
 

VYTAUTO DIDŽIOJO UNIVERSITETAS 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Auridas Gajauskas 

 

 

 

FENOMENOLOGINĖ ALGIO MICKŪNO KULTŪROS 

FILOSOFIJA 

 

 

 

 

 

Daktaro disertacija 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

HUMANITARINIAI MOKSLAI, FILOSOFIJA 

 

 

 

KAUNAS  

 



 2 

Doktorantūros ir daktaro laipsnių teikimo teisė suteikta Vytauto Didžiojo universitetui kartu su 

Lietuvos kultūros tyrimų institutu 2003 m. liepos 15 d. Lietuvos Respublikos Vyriausybės nutarimu 

Nr. 926. 

 

Disertacija rengta 2006–2010 metais Vytauto Didžiojo universitete. 

 

 

Mokslinis vadovas: 

 

prof. dr. Dalius Jonkus (Vytauto Didžiojo universitetas, humanitariniai mokslai, filosofija – 01 H) 

 

 



 3 

TURINYS 

  

ĮVADAS.....................................................................................................................................5 

Problemos pagrindimas........................................................................................5 

Disertacijos objektas.............................................................................................6  

Disertacijos metodai.............................................................................................6 

Svarbiausių disertacijos šaltinių apžvalga............................................................7 

Disertacijos tikslas ir uždaviniai...........................................................................8  

Tyrimo aktualumas...............................................................................................8  

Skelbti rezultatai..................................................................................................10  

Disertacijos struktūra...........................................................................................11 

 

I. EDMUNDO HUSSERLIO GYVENAMOJO PASAULIO FENOMENOLOGIJA.............13 

1. Pamatinės mąstymo metafizikos problemos.................................................13 

1.1. René Descartes psichologizmas.....................................................16 

1.2. Immanuelio Kanto dogmatizmas...................................................21 

1.3. Gamtos mokslų objektyvizmas......................................................25 

2. Gyvenamojo pasaulio fenomenologija..........................................................29 

2.1. Europos mokslų ir žmogaus krizė..................................................29 

2.2. Europos likimo teleologija ir istorija..............................................36 

2.3. Epoche radikalizavimas ir egzistencinis mąstymas........................46 

Apibendrinimas....................................................................................................51 

 

II. ALGIO MICKŪNO POLICENTRINĖS SĄMONĖS FENOMENOLOGIJA................53 

1. Policentrinės sąmonės sąlygų fenomenologija............................................53 

1.1. Pirmapradis suvokimo gyvenimas.............................................53 

1.2. Erdvė, laikas, kūnas ir valia.......................................................54 

1.3. Kosminė ir erotinė policentrinės sąminės dimensijos................61 



 4 

2. Kvantinės estetikos refleksija kosmoso filosofijoje..................................74 

2.1. Tiesos žinojimas ir dichotominis mąstymas..............................75 

2.2. Kvantinė estetika ir pozityvizmo namai.....................................79 

2.3. Kvantinės estetikos refleksija kosmoso filosofijoje...................86 

 Apibendrinimas................................................................................................90 

 

III. ALGIO MICKŪNO PILIETINĖS SĄMONĖS FENOMENOLOGIJA.........................93 

1. Pilietinio gyvenimo fenomenologija............................................................93 

1.1. Sistema ir demokratijos krizė.....................................................93 

1.2. Don Kichotas ir Sančas Pansa...................................................100 

1.3. Du vidinės vertybės modeliai....................................................104 

2. Sociokultūrinės kritikos fenomenologija....................................................110 

2.1. Kaip dalyvaujame istorijoje?.....................................................111 

2.2. Visa apimanti refleksyvi sritis...................................................114 

2.3. Civilizacijų studijų klausimai....................................................121 

Apibendrinimas............................................................................................124 

IŠVADOS............................................................................................................................125 

LITERATŪROS SĄRAŠAS...............................................................................................127 

 

 

 

 



 5 

ĮVADAS 

 

Problemos pagrindimas 
 

 

Algio Mickūno kultūros fenomenologijos samprata susiformavo vokiečių – prancūzų 

fenomenologinės tradicijos įtakoje. Skiriame du tradicijos lūžio taškus, kurie buvo lemtingi 

Mickūnui: 1) Husserlio perėjimas nuo fenomenologinio sąmonės struktūrų tyrimo prie 

„gyvenamojo pasaulio“ fenomenologijos, bei 2) Merleau-Ponty juslinio suvokimo fenomenologijos 

atsiradimas. Taip pat didelę įtaką Mickūnui padarė Eugeno Finko kosmoso filosofija, Jeano 

Gebserio skaitymai (jis yra svarbiausio Gebserio kūrinio The Ever-Present Origin. 1985 vertimo 

bendraautorius) ir pasaulio mitų studijos (pirmiausia Vakarų ir Indijos). Įtakų įvairovę atspindi 

Mickūno filosofijoje vyraujanti temų daugybė, tarp kurių svarbiausios yra „pirmapradė sąmonė“, 

„artikuliuotas kūnas“, „kosminis laikas“ ir „kosminis šokis“, „policentrinė sąmonė“, „pilietinė 

sąmonė“, dialogas, istorija ir erosas.  

Nors temų ir sprendžiamų problemų įvairovė didelė, be to, dėl sisteminio vientisumo, 

kiekviena iš jų galėtų būti pasirinkta disertacijos tyrimo atskaitos tašku, juo pasirinkome kultūros 

fenomenologiją. Tam mus paskatino Mickūno ir Husserlio „gyvenamojo pasaulio“ problematikos 

plėtojimas. Vėlyvuoju (Die Krisis) periodu, Husserlis pasaulį apmąstė ne tik kaip „gyvenančio 

žmogaus“ intencionalių veiklų, bet ir kaip jo istorinių tikslų pasaulį. Husserlio istorijos 

fenomenologija jungia asmeninį ir teleologinį požiūrius. Kadangi bet koks pažinimas prasideda nuo 

noro suprasti „dabarties pasaulį“, o pasaulis yra bendras, tai istorija taip pat yra bendra. Todėl taip, 

kaip dabarties faktus galima suvokti iš praeities perspektyvos, taip praeities faktus – iš dabarties.1  

Siekdamas istorijos fenomenologijos griežtumo, Husserlis sutapatino kiekvienos 

bendros istorinės patirties galimybės sąlygas su universalia fenomenologinio proto esme. Taip 

atsirado teleologinė istorijos samprata, kurią galutinai išbaigė Husserlio išvada, kad apibrėžtas 

istorijos tikslas atitinka Vakarų kultūros esmę. Mickūnas perėmė iš fenomenologijos tėvo 

policentriškumo, kaip bendro faktų suvokimo galimybės sąlygų idėją, tačiau teleologinį vertikalumą 

palaikiusią Vakarų kultūros esmę sureliatyvino ir perkėlė į tiesioginės kūniškos patirties plotmę.2 

Kitaip tariant, nors ir Husserlis, ir Mickūnas apeliuoja į patirtį, Mickūnas fenomenologinę filosofiją 

(1) dar labiau suartino su patirtimi bei (2) išlaisvino Vakarų kultūros esmės patirtį, palikdamas jai 

galimybės statusą.  

                                                
1 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 72–74. 
2  A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 103–105. 



 6 

Po tokio pasikeitimo, kultūros fenomenologija susilygino su policentrinės sąmonės 

fenomenologija, tačiau policentrinė sąmonė taip pat pasikeitė. Husserlio fenomenologijos ribose į 

klausimą, kokia yra transcendentalinės redukcijos prasmė, tekdavo atsakyti išskiriant griežtą proto 

santykį su objektu, kai protas žymėjo universalią esmės formą, nusakančią „transcendentalinio 

subjektyvumo apskritai struktūrą“.3 Kitaip tariant, pati redukcijos idėja implikuodavo teleologinį 

fenomenomenologijos tikslą. Atsisakius teleologijos, redukcija mus „pastato“ būtent pasaulyje, o ne 

racionaliose jos implikacijose. Todėl Mickūnas seka Finku ir teigia, kad savo esmėje redukcija yra 

kritinė (arba krizės). 4 Persmelkdama suvokimą, abejonė konstituoja dabartišką pasaulio patyrimą 

pačioje pirminėje jo steigtyje. Šią sąmonės gyvenimo plotmę Mickūnas vadina pirmapradžiu-

policentriniu suvokimo gyvenimu.  

Disertacijoje tyrinėsime įvairias pirmapradės-policentrinės sąmonės gyvenimo 

plotmes. Visos jos patenka po kultūros fenomenologijos rubrika. 

 

 

 

Disertacijos objektas 
 

 

Disertacijoje tyrinėjama Algio Mickūno kultūros fenomenologija. Kultūros 

fenomenologija analizuojama gyvenamojo pasaulio, pirmapradžio gyvenimo, policentrinės, 

dialoginės, kosminės, erotinės, pilietinės ir etinės Mickūno filosofijos aspektais. 

 

 

Disertacijos metodai 

 

Disertacijoje taikoma fenomenologinė analizė ir hermeneutinė interpretacija. 

 

 

Svarbiausių disertacijos šaltinių apžvalga 

 

  

Svarbiausiais disertacijos šaltiniais laikome Algio Mickūno, Edmundo Husserlio ir 

Martino Heideggerio tekstus. Mickūno policentrinės ir dialoginės fenomenologijos problematiką 

plėtojame remdamiesi jo knygomis Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos 

(2007), Summa erotica (2010), Arvydo Šliogerio versta, kartu su juo išleista knyga apie Filosofijos 

                                                
3 E. Husserl, Karteziškosios meditacijos, Vilnius: Aidai, 2005, 71. 
4 A. Mickūnas, A. Šliogeris, Filosofijos likimas, Vilnius: Baltos lankos, 2009, 270.  



 7 

likimą (2009). Taip pat remiamės vienuoliktame Baltų lankų žurnalo numeryje paskelbtu Dialogo 

srities (1999) tyrimu ir puikiu pokalbių su Arūnu Sverdiolu rinkiniu, pavadintu Visa aprėpianti 

dabartis. Algį Mickūną kalbina Arūnas Sverdiolas (2004). Šiuose tekstuose aptariamas kūniško 

transcendentalumo ir fenomenologinės etikos problematikas filosofas analizuoja straipsniuose: 

Inter-corporeity (2010), Transcendental Ground of All Values (2008), Praxis kontekstai (2002). 

Policentrinės-kosminės sąmonės ir kvantinės estetikos santykio problematiką 

tyrinėjame remdamiesi The World of Quantum (2002) rinkiniu, kuriame kartu su judėjimo įkūrėjo 

Gregorio Morales įvadiniu tekstu į kvantinę estetiką, skelbiamas Mickūno straipsnis Aesthetics as 

Creation and Transformation of World Awareness. Pilietinės fenomenologijos tyrimas analizuoja 

Mickūno mintis, pristatytas straipsnių ir esė rinkinyje Demokratija šiandien (2007). Taip pat 

paminėtini kartu su Davidu Stewartu parašyta knyga Fenomenologinė filosofija (1994), įvadas į 

Jeano Gebserio sąmonės filosofiją (An Introduction to the Philosophy of Jean Gebser. 1997) ir 

radikali Emmanuelio Levino dialogo filosofijos kritika, pristatyta Ritos Šerpytytės parengtame 

rinkinyje A Century with Levinas. On the Ruins of Totality (2009). 

Algio Mickūno kultūros fenomenologijai skirtų tyrinėjimų yra nedaug, tačiau 

pastebėtina, kad Lietuvos akademinės filosofijos diskurse didelį populiarumą turint 

fenomenologinei filosofijai, Mickūno darbai yra cituojami ir nagrinėjami gana įvairiuose 

fenomenologinės filosofijos tyrinėjimų kontekstuose. Šiuo požiūriu išskirčiau disertacijas: Donato 

Večerskio Intersubjektyvumo ir kūniškumo plotmių sankirta. Fenomenologinė perspektyva (2009) ir 

Gedimino Karoblio Modernaus pramoginio šokio fenomenologija (2003). Jose skiriama dėmesio 

Algio Mickūno kūniškos sąmonės fenomenologijai. Plėtojant Husserlio fenomenologinę 

problematiką, Mickūno filosofiją aktualizuoja Dalius Jonkus monografijoje Patirtis ir refleksija: 

fenomenologijos filosofijos akiračiai (2009). Taip pat pasitelksime Jonkaus refleksijas, skirtas 

Mickūno kūrybai, paskelbtas 4-ajame ir 9-ajame Kultūros barų numeriuose (Tarp Atėnų ir 

Jeruzalės; Erosas ir filosofija, 2010). Mickūno kūrybą cituoja, dialogo filosofijos ir kultūros 

fenomenologijos problematiką plėtoja Tomas Kačerauskas, knygoje Tikrovė ir kūryba. Kultūros 

fenomenologijos metmenys (2008). Taip pat paminėtina Mintauto Gutausko studija Dialogo erdvė. 

Fenomenologinis požiūris (2010). 

 Metafizinio mąstymo kritikose aktualizuojame Husserlio tyrinėjimus, pristatytus Ideen 

zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie (2002), o plėtojant 

„gyvenamojo pasaulio“ fenomenologinę filosofiją, daugiausia remiamės Die Krisis der 

europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie (1976). Atsispirdami nuo 

šių kūrinių, fenomenologinę problematiką išplečiame į kitus svarbius jo tyrinėjimus. Iš kritinės, 

antrinių šaltinių bazės šiame kontekste paminėtinos amerikiečių vertėjo Anthony J. Steinbock 



 8 

pastabos (Husserl’s Static and Genetic Phenomenology: Translator’s Introduction to Two 

Essays,1998); garsusis Dermoto Morano įvadas į fenomenologiją (Introduction to Phenomenology, 

2000), taip pat Rombacho studija Phänomenologie des sozialen Lebens. Grundzüge einer 

Phänomenologischen Soziologie (1994), Marijos d‘Ippolito tyrimas. Visoje disertacijos tyrimo 

eigoje remiamės Heideggerio tekstais: Zur Seinsfrage (1977), Über den Humanismus (1949), Sein 

und Zeit (1979) bei tekstais, paskelbtais Rinktinių raštų (1992) rinkinyje. 

 

 

 

Disertacijos tikslas ir uždaviniai 
 

 

Disertacijos tikslas: ištirti Algio Mickūno kultūros fenomenologijos sampratą. 

Disertacijos uždaviniai:  

1) išanalizuoti Edmundo Husserlio „gyvenamojo pasaulio“ fenomenologiją bei jos 

įtaką Mickūno kultūros fenomenologijai; 2) išanalizuoti Mickūno policentrinės sąmonės 

fenomenologiją ir pateikti jos plotmių sampratas; 3) atskleisti, koks Mickūno kultūros 

fenomenologijos požiūriu yra Vakarų filosofijos likimas; 4) išanalizuoti pozityvistinio-

dichotominio Vakarų mąstymo ribas; 5) atskleisti Mickūno kultūros fenomenologijos ir kvantinės 

estetikos ryšį; 6) išanalizuoti pilietinės fenomenologijos sampratą; 7) atskleisti Mickūno 

civilizacijos studijų kritikos tikslus. 

 

 

 

Tyrimo aktualumas 

 

 

Žlugus Tarybų Socialistinių Respublikų Sąjungai, į demokratinį Lietuvos respublikos 

kūrimo procesą įsitraukė daugybės įvairiausių profesinių sričių ir socialinių sluoksnių žmonės. 

Netrukus tapo aišku, kad postsovietinėje visuomenėje, neturėjusioje laisvės vertybės saugojimo ir 

perdavimo tradicijos, laisvė supanašėja su individų ir grupių savivale. Kaip rašė Arvydas Juozaitis – 

žmonės atkovojo laisvę, bet nežinojo, ką su ja daryti. 5  Todėl nors ir iš lėto, per pirmąjį 

nepriklausomybės dešimtmetį į viešą laisvos visuomenės kūrybos procesą įsitraukė eilė garsiausių 

Lietuvos intelektualų. Nepriklausomai nuo politinių pažiūrų ir partinio susisaistymo, didelė jų dalis 

buvo ir/arba tebėra viešą politinę kritiką skleidžiantys filosofai (B. Genzelis, A. Juozaitis, 

                                                
5 Išsamiau: A. Gajauskas, G. Mažeikis, A. Šliogerio ir A. Juozaičio pilietinio egzistencializmo samprata. Lyginamoji 

analizė. Jaunųjų mokslininkų darbai, Nr. 2, Šiauliai: ŠU leidykla, 2004.  



 9 

A. Šliogeris, R. Ozolas, R. Pavilionis, L. Donskis, A. Bielskis ir kiti.). Tendencingas intelektualų 

įsitraukimas į demokratinės respublikos kūrimo procesą, Vakarų kultūros intelektualų veiklos 

sociologijos požiūriu, demonstruoja, kad visuomenėje yra mąstytojų, kurie gali viešai atstovauti jos 

interesus prieš demokratiškai išrinktus jos atstovus ir valdžios struktūras.6 Intelektualų dalyvavimas 

viešame politiniame procese beveik visada suponuoja naujas politinio-demokratinio dalyvavimo 

(pilietiškumo) formas. Kitaip negu inteligentai ir kiti žmonės, jie visų pirma ne paklūsta arba 

atstovauja idėjas, bet jas kuria. Taigi, profesionalių intelektualų dalyvavimas viešame pilietiniame 

procese sąlygoja ir atnaujina žmonių ir laisvės vertybės santykį. 

 Didelę įtaką intelektualinio – pilietinio diskurso formavimuisi padarė vadinamoji JAV 

egzilio Lietuva. Skiriame dvi jos sroves – katalikišką, ateitininkų judėjimą ir Santaros Šviesos 

suvažiavimų bendruomenę. Pastaroji ypatingai veržliai susiliejo su nepriklausomos Lietuvos 

intelektualų pastangomis kurti pilietinę lietuvių tautos sąmonę. Devintame dešimtmetyje, greta 

judėjimo iniciatoriaus, civilizacijų studijų profesoriaus Vytauto Kavolio ir kitų intelektualų, 

randame Ohajo (JAV) universiteto profesorių, fenomenologą Algį Mickūną. Dešimtame 

dešimtmetyje, Santaros Šviesai persikėlus į nepriklausomą Lietuvą, Mickūnas tampa vienu 

svarbiausių šios liberalios krypties judėjimo veidų. Nuo tada liberalus pilietinis diskursas Lietuvoje 

be jo neįsivaizduojamas. Ne tik tarp liberaliosios tradicijos atstovų (imtinai, nuo Kavolio iki 

Aleksandravičiaus ir Donskio), bet ir visų Lietuvos intelektualų, Mickūno pilietinis angažuotumas ir 

tarptautinis veiklų lygmuo (mąstytojas žinomas kaip pilietinių teisių gynėjas Gvatemalos 

respublikoje), padarė jį išskirtiniu pilietinės veiklos herojumi. 7 Todėl svarbiausias šių momentų 

išmanymo aspektas liečia Mickūno, kaip filosofo, saviraiškos ir jo pilietinio gyvenimo santykį.  

Atidžiai peržiūrėdami Juozaičio, Šliogerio arba Paviliono akademines veiklas, 

netruksime pastebėti, kad jų nuoseklus darbas viešoje politinėje erdvėje nėra nuosekliai susijęs su jų 

akademiniu filosofavimu. Daugeliu požiūrių, pas juos lieka pastebimas „mokslininko“ (tarkime – 

egzistencialisto, teologo, kalbos analitiko) ir „viešojo intelektualo“ skirtumas.8 Tuo tarpu Mickūno 

fenomenologinės filosofijos problematika yra neatskiriama ne tik nuo jo pilietinės, bet ir kasdienės 

jo veiklos siauriausia prasme. 

                                                
6 R. Posner, Public Intellectuals: A Study of Decline, Harvard University Press, 2001, 22–30. 
7 Trečioje disertacijos dalyje pristatomas pilietinio heroizmo pavyzdys – Don Kichotas gali būti laikomas viena iš 

Mickūno kritinės – pilietinės veiklos refleksijų.  
8 2004 m. skelbtame straipsnyje, kuriame tyrinėjami Šliogerio ir Juozaičio plietinio egzistencialismo atvejai, pastebime, 

kad šių viešjųjų intelektualų filosofiniai darbai yra lemiami ir patys daug dėmesio skiria egzistencializmui ir religijos 

filosofijai. Tuo tarpu pilietinei problematikai skirtiems tekstams įtakos turi pirmieji tyrinėjimai. Visa tai rodo, kad šių 

mąstytojų prioritetai yra labai atitolę nuo tiesioginės pilietinio gyvenimo patirties ir laisvės vertybės suvokimo. Plg. 

A. Gajauskas, G. Mažeikis, A. Šliogerio ir A. Juozaičio pilietinio egzistencializmo samprata. Lyginamoji analizė. 

Jaunųjų mokslininkų darbai, Nr. 2, Šiauliai: ŠU leidykla, 2004.  



 10 

 Jei pastaroji įžvalga yra teisinga (o tai mums parodys disertacijos tyrimas), tuomet 

Mickūno filosofija turi pristatyti unikalią nediferencialinės, universalios ir laisvos fenomenologinės 

sąmonės patirties teoriją, kuri reliatyvizuodama mokslinių, socialinių ir kultūrinių fenomenų 

skirtumus, pasiūlo naują filosofijos ir gyvenimo būdo projektą. Į tai atsižvelgdami, skiriame penkis 

disertacijoje pristatomo tyrimo aktualumo lygmenis: pirmasis yra filosofinis. Mickūnas yra bene 

vienintelis Lietuvos fenomenologas, kuris XX a. viduryje, besibaigiančiu, bet vis dar gyvu 

fenomenologinės Freiburgo mokyklos klestėjimo periodu, turėjo garbės mokytis iš žinomų meistrų 

– Eugeno Finko ir Ludwigo Landgrebes. Taip pat Mickūnas yra vienintelis Lietuvos fenomenologas, 

pateikęs racionalią fenomenologijos kritiką bei išvystęs savitą, anti-teleologinį, policentrinį patirties 

filosofijos projektą. Antras tyrimo aktualumo lygmuo yra politinis: suprasti intelektualinę – 

pilietinę Mickūno veiklą įmanoma tik suprantant jo fenomenologinės filosofijos projektą. Taip pat 

toks tyrimas turi parodyti, kaip veikia pilietinė laisvės sąmonė ir taip prisidėti prie lietuviškųjų ir 

pasaulinių jos studijų.  

Trečias lygmuo – kosminis-erotinis. Kartu su Jacques Derrida ir kitais XX a. 

pabaigos Vakarų didžiaisiais mąstytojais, Mickūnas stebisi, kad filosofai ir filosofija vengia tiek 

seksualumo, tiek jo temos (tai galioja ir Lietuvos metafizinei, metodologinei, katalikiškai-

traumuotai, filosofavimo kultūrai), tuo tarpu būtent eroso/kamos trauka lemia filosofijos likimą 

(karmą). Ketvirtas disertacijos tyrimo aktualumo lygmuo – kultūrinis. Kultūros sąvoka 

disertacijoje apima labai platų temų lauką. Kitaip negu daugelis Lietuvos filosofų-intelektualų, 

Mickūnas akcentuoja ne tautinės kultūros išskirtinumą, bet transcendentalinius žmonių santykių ir 

daiktų išskirtinumo patirties ir kūrybos gebėjimus. Tai reiškia, kad Mickūnas pateikia 

„apverstą“ klasikinės – kategorinės kultūros (kultūrologijos) sampratos versiją, kuri kultūra laiko 

per įvairiausias veiklas išreikštą, iš anksto nediferencijuojamą santykį su žmonėmis ir daiktais. 

Penktas tyrimo aktualumo lygmuo – jo naujumas. Iki šiol Mickūno fenomenologijai nebuvo skirtas 

nė vienas panašios apimties tyrinėjimas.  

 

 

Skelbti rezultatai 

 

Kvantinės estetikos refleksija Algio Mickūno kosmoso filosofijoje. „Santalka: Filosofija, 

Komunikacija“, t. 19, Nr. 1, Vilnius: VGTU leidykla, 2011, p. 17–27. ISSN 2029-6320 

 



 11 

Edmundo Husserlio transcendentalinė fenomenologija: negatyviojo mąstymo įveikimas. „Žmogus ir 

žodis: filosofija. Mokslo darbai“, t. 10, Nr. 4, Vilnius: VPU leidykla, 2008, p. 39–49. ISSN 1392-

8600  

 

„Etnografinio autoriteto“ kritika. Pastabos apie Jameso Cliffordo ir Erico Wolfo tyrinėjimus. „Inter-

studia humanitatis. Postmoderni antropologija“ Nr. 6 / Šiauliai: VšĮ Šiaulių universiteto leidykla, 

2008, p. 42–67. ISSN 1822-1114 

 

M. Heideggerio pasyvusis nihilizmas. Naujojo mąstymo paieškos. „Acta Humanitarica Universitatis 

Saulensis. Mokslo darbai“, Šiauliai: VšĮ Šiaulių universiteto leidykla, 2006, p. 446–460. ISBN 

9986-38-704-3  

 

A. Šliogerio ir A. Juozaičio pilietinio egzistencializmo samprata. Lyginamoji analizė. „Jaunųjų 

mokslininkų darbai“, Nr. 2, Šiauliai: VšĮ Šiaulių universiteto leidykla, 2004, p. 80–86. ISSN 1648-

8776 [bendraautorius – G. Mažeikis] 

 

 

Pranešimai konferencijose: 

 

2007 m. kovo 30 d. Pirmoji mokslinėje VDU studentų humanitarų konferencija: „Hominem quaero 

– ieškau žmogaus“. Skaitytas pranešimas: „Fr. Rosenzweigo tikėjimo mokslas“. 

 

2009 m. kovo 26–27 d. Antroji mokslinė VDU studentų humanitarų konferencija: „Hominem 

quaero – ieškau žmogaus“. Skaitytas pranešimas: „Algio Mickūno policentrinės sąmonės labirintas“.  

 

2009 m. kovo 27 d. Vilniaus universiteto ir Europos humanitarinio universiteto organizuota 

tarptautinė konferencija: „One Day Graduate Conference on Epistemology and Politics“. 

Pranešimas: „Bernhard Waldenfels’ Solution to the Problem of Ethnographic Representation“. 

 

 

 

 

 

 



 12 

 

Disertacijos struktūra 

 

Disertaciją sudaro trys dalys, kiekvieną dalį sudaro du skyriai, o kiekvieną skyrių – 

trys poskyriai. Visas disertacijos dalis lydi apibendrinimai. Pirmoje disertacijos dalyje tyrinėjama 

Edmundo Husserlio „gyvenamojo pasaulio“ fenomenologija. Pirmame skyriuje nagrinėjame 

daugiausiai fenomenologinės kritikos susilaukusias metafizinio mąstymo apraiškas: René 

Descarteso psichologizmą, Immanuelio Kanto dogmatizmą ir gamtos mokslų objektyvizmą. 

Antrame skyriuje trimis kryptimis analizuojame Husserlio „gyvenamojo pasaulio“ fenomenologiją: 

vakarų mokslų ir žmogaus krizės; Europos likimo teleologijos ir istorijos ir radikalios redukcijos bei 

egzistencinio mąstymo kritikos požiūriais. Atskyrę radikalios abejonės fenomenologiją nuo 

Husserlio pozicijos, pereiname prie Mickūno policentrinės sąmonės fenomenologijos tyrimo. 

Antroje darbo dalyje aptariame dvi Algio Mickūno fenomenologijos kryptis: pirmoji 

atsiskleidžia plėtojant fenomenologinę nuostatą kaip radikalios redukcijos filosofiją. Tai yra 

policentrinės sąmonės sąlygų filosofija, kuri siekia atskleisti esmines autentiškos fenomenologinės 

sąmonės specifikas pasaulyje. Todėl pirmiausia atliekame transcendentalinę redukciją ir išskiriame 

pagrindinę policentrinės sąmonės plėtojimo sąlygą – pirmapradį suvokimą. Antrame poskyryje 

pristatome pirmapradės sąmonės gyvenimo sąlygas: erdvę, laiką, kūną ir valią. Trečiame poskyryje 

analizuojame policentrines pirmapradžio suvokimo gyvenimo išraiškas: dialogą, kosmosą ir erosą 

bei atsakome į klausimą, koks yra „filosofijos likimas“ taip išplėtotos pirmapradės sąmonės 

gyvenimo požiūriu.  

 Antra Mickūno fenomenologijos analizės kryptis, pavadinta „Kvantinės estetikos 

refleksija Algio Mickūno kosmoso filosofijoje“ tyrinėja „kvantinės estetikos“ judėjimo ir Mickūno 

kosmoso filosofijos santykinumą. Kadangi abi pozicijos atsisako klasikinio dualizmo ir 

dichotominio mąstymo, pirmame poskyryje analizuojame tiesos žinojimo ir dichotominio mąstymo 

santykį. Antrame poskyryje pristatome „kvantinės estetikos“ sampratą ir apibrėžiame kritinį 

doktrinos požiūrį į dualizmą ir mokslinį pozityvizmą. Trečiame poskyryje nagrinėjame 2002 m. 

Mickūno įgyvendintą naujosios estetikos refleksiją kosmoso filosofijoje. Ieškome panašumų ir 

skirtumų.  

Trečioje disertacijos dalyje nagrinėjame Algio Mickūno pilietinės fenomenologijos 

sampratą. Pirmame skyriuje aiškinamės sisteminės ir fenomenologinės demokratijos apibrėžimo 

skirtumus, remdamiesi Cervanteso kūryba ir Mickūno interpretacija, analizuojame Don Kichoto, 

kaip pilietinės, „gyvenamojo pasaulio“ krizės sąmonės pavyzdį. Paskutiniame pirmo skyriaus etape 



 13 

lyginame J. Ortegos Y Gasseto ir Mickūno vidinės vertybės ir „gyvenamojo pasaulio“ krizės 

sampratas. Antrame skyriuje pirmiausia atsakome į klausimą, „Kaip dalyvaujame istorijoje?“, tada 

analizuojame Vakarų civilizaciją persmelkusią „refleksyviąją sritį“, o paskutiniame disertacijos 

poskyryje apžvelgiame Mickūno pastabas, skirtas civilizacijos studijoms.   

 



 14 

I. EDMUNDO HUSSERLIO GYVENAMOJO PASAULIO 

FENOMENOLOGIJA 

 

1. Pamatinės metafizinio mąstymo problemos 

 

Trečiojo ir ketvirtojo dešimtmečio Freiburgo fenomenologinės tradicijos klestėjimo periodu 

„metafizinio mąstymo“ kritika tapo neatsiejama visų filosofavimo temų dalimi. Daugeliu požiūrių 

Husserlio ir Heideggerio fenomenologijose pristatyti metafizikos kritikos tikslai nesiskiria nei 

tarpusavyje, nei nuo ankstesnių mėginimų fundamentaliai kritikuoti „metafizinį mąstymą“. Nuo 

Nietzsches ir Marxo, per Diltheyaus hermeneutiką, Kierkegaardo „paradokso filosofiją“, Frankfurto 

„dialogo meistrų“ mokyklą 9 , iki Husserlio ir Heideggerio metafizinė filosofija tapatinama su 

„mąstymo metafizika“ ir kritikuojama už dualizmą, abstrahavimą, objektyvizmą ir galiausiai už 

neaktualumą „gyvenančio žmogaus“ (lebendige Mensch) tikslų pasaulyje. 10  Nors tokių kritikų 

objektu visada tapdavo Rene Descarteso mąstančio subjekto teorija, kritikos objekto genealogijos 

kelias tiesiamas iki Parmenido (Rosenzweigas) ar net Herakleito (Heideggeris). Tačiau 

„karščiausios“ kritikos susilaukusiomis teorijomis nuo XIX a. vidurio tapo Naujųjų amžių 

„mąstymo metafiziką“ vainikuojančios Kanto pažinimo teorija ir Hegelio spekuliatyvioji filosofija. 

Filosofijos istorikas ir Franzo Rosenzweigo pusbrolis, Hansas Ehrenbergas knygoje Die Parteiung 

der Philosophie. Studien wider Hegel und die Kantianer (1911), apibendrindamas kritikas rašo, jog 

Kanto pažinimo teorija ir Hegelio spekuliatyvioji metafizika, kaip save apmąstančio mąstymo 

formos nepajėgia laisvai tyrinėti objektų ir nieko negali sukurti, nes yra priklausomos nuo save 

tikrovėje atpažįstančios sąmonės.11  

Opozicija „mąstymo metafizikai“ tapusios egzistencinės, gyvenimo filosofijos ir 

fenomenologijos epochos pagrindinę idėją išreiškia teiginys, jog „tikroviškumo atžvilgiu, galimybė 

ontologiškai visuomet pirmesnė“. 12 Tačiau būtų neišmintinga teigti, kad „mąstymo 

metafiziką“ kritikavę autoriai visiškai išvengė savo pirmtakų padarytų klaidų. Maištas prieš Naujųjų 

amžių racionalizmą ne tik paskatino kurti naujas, „gyvenančiam žmogui“ aktualesnes mąstymo 

                                                
9  Turime omenyje garsiuosius „Žydų mokymo namus“ (Lehrhaus), dar vadintus „Laisvuoju žydų 

universitetu“ Frankfurte prie Maino, kuriems tarpukariu vadovavo Franzas Rosenzweigas, Martinas Buberis. Jų įtakoje 

dirbo Erich Fromm ir daugelis kitų to meto žydų intelektualų. Plg. F. Rosenzweig, On Jewish Learning, New York: 

Schocken Books, 1955, 95–119. 
10 L. Landgrebe, Philosophie der Gegenwart. West-Berlin: Ullstein Bücher, 1962, 20–24. 
11 H. Ehrenberg, Die Parteiung der Philosophie. Studien wider Hegel und die Kantianer, Essen: Die Blaue Eule, 1998. 
12 Е. Борисов, Феноменологический метод М. Хайдеггера / Хайдеггер, М. Пролегомены к истории понятия 

времени. Mосква, 1998, 352. 



 15 

galimybės sąlygas (Rosenzweigo žodžiais – „naująjį mąstymą“), bet ir (Foucault žodžiais) 

„nuolatinį mėginimą sukurti darbo, gyvenimo ar kalbos metafizikas“. 13  Arba kaip kritikavo 

Heideggeris Nietzsches valios filosofiją savo tekste Nietzsches Wort „Got ist tot” (1943) – 

transcendentaline prasme Nietzsche buvo teisus, parodydamas, kad anksčiau negu pradėdamas 

mąstyti, Descartesas turėjo turėti tokį norą, tačiau neteisus ta prasme, kad mąstymą kaip metafizinį 

principą sukeitė su kitu principu – valia.14  

Panašiai Husserlis kritikuoja visas XIX a. pabaigos ir XX a. pradžios „gyvenimo 

filosofijas ir antropologijas“, teigdamas, kad „nusigręždamos“ nuo sistematizuoto ir objektyvuoto 

pasaulio į „autentiškai“ pasaulį „išgyvenančią“ savastį („save išrandanti egologinė 

transcendentalinė sritis“) neišvengiamai susvetimėja su pasauliu ir pašalina universalaus tyrimo 

galimybę.15 Nėra jokių abejonių, kad tiek Heideggerio tiek Foucault filosofijos istorijos analizes 

lėmė vėlyvieji Husserlio tyrinėjimai (visų pirma Die Krisis): filosofijos istorijos samprata ir jos 

svarbos „dabarties laike“ suvokimas. Vietoje „gyvenimo“, „mąstymo“, „darbo“ ir kitokios 

„metafizikos“, Husserlis pasiūlė „autentišką mokslą“, kuris nuo Ideen I siekia ne paneigti, bet 

padaryti aiškesnius filosofijos istorijos įvykius. 16  Kitaip tariant, fenomenologinės filosofijos 

akiratyje atsiduriančios filosofijos sukelia ne tiek natūralų (mąstymo) konfliktą (nors kaip matysime 

toliau, Husserliui filosofinių diskursų susidūrimai yra veikiau jų autentiškumo įrodymo terpė negu 

nepageidaujamas dalykas), kiek susidomėjimą, kurį lydi tikslas atskleisti jų tikslus-pasaulyje.  

Die Krisis aktualizuojamą Husserlio problematiką reikėtų apibrėžti taip: jo suvokimu, 

Vakarų kultūroje subjektas yra (istorijos arba haidegeriškai – likimo) „patalpintas“ tarp objektyvios 

jo refleksijos ir visiško neaktualumo (užmaršties). Tai yra tokios tarpinės būsenos refleksija, kuri 

paraleliai inspiravo ir Heideggerio kūrybą. Skirtumas tas, kad Heideggeris naudojo egzistencialų 

analitiką, tuo tarpu fenomenologijos tėvas rėmėsi eidetine analize. Taigi, apibrėždamas 

„tarpinę“ subjekto būseną, Husserlis klausia, kokia yra „protingo“ esinio, kuris gyvena pasaulyje 

prasmė?17 Greta jis pažymi, kad „protingo esinio“ problema turi būti iš esmės traktuojama kaip 

„pasaulio problema“ (Weltproblem). Analogiškai, bet metafiziškai mąstė Heideggeris, pastatydamas 

                                                
13 M. Фуко, Слова и вещи. Археология гуманитарных наук, Москва: Мысль,1966, 408. 
14 M. Heideggeris, Nietzsches žodis „Dievas mirė“/ M. Heideggeris, Rinktiniai raštai, Vilnius: Mintis, 1992, 208–209. 
15 E. Husserl, Phanomenologie und Anthropologie. Philosophy and Phenomenological Research, Vol. 2, No. 1, Sep., 
1941, 13. 
16  Transcendentaline fenomenologija besiremiantys tyrinėjimai daug kartų parodė, kad Nietzsche, Kierkegaardas, 

Rosenzweigas, Buberis „pagrindu“ pasirinko ne principus, bet transcendentalines struktūras – valiojimą (Arvydo 

Šliogerio sąvoka, kuri suteikia veiksmo formą „valiai galiai“), tikėjimą ir dialogą. Tai puikiai galimybės idėją 

atspindinčios konstrukcijos, kurių tyrinėjimas be transcendentalinio jų suvokimo niekada nebuvo aktualus ir išbaigtas. 

Būtent šia prasme fenomenologinė filosofija ne neigia, bet priartina prie kitų filosofinių projektų autentiško suvokimo. 

Plg. Casper, B. Die Gründung einer philosophischen Theologie im Ereignis / Dialegesthai 2003. Prieiga per internetą:< 

http://mondodomani.org/diale gesthai/bc01.htm [tikrinta 2010 05 28].  
17 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 12. 

http://mondodomani.org/diale%20gesthai/bc01.htm


 16 

aristotelinį klausimą „kas yra esinys?“ klausimo „kas yra būtis?“ prasmės patirties šviesoje (šia 

prasme pamatinis Sein und Zeit egzistencialas Dasein visiškai atitinka vėlyvojo Heideggerio 

ekstatinės egzistencijos idėją). 18  Kadangi klasikinėje metafizikoje ir dualistiniuose moksluose 

asmeninės būties prasmės patirties galimybė neegzistavo, niekada nebuvo autentiškai iškeltas esinio 

būties-pasaulyje prasmės klausimas. Tačiau jei Heideggeris klausė apie žmogaus būties prasmės 

pasaulyje esmę, tai Husserlis klausė apie „protingos būtybės“ pasaulyje τέλος.19  

Iš pažiūros skirtumas nedidelis, tačiau galiausiai jis yra pagrindinės „paklaidos“ tarp 

žmogaus būties prasmės esmės (t. y., būties kaip tokios) ir būties klausimo prasmės (t. y., 

konkretaus žmogaus būties) priežastis. Būtis „kaip tokia“ užima platų Heideggerio tyrinėjimų 

spektrą, konkrečiau imant, tai yra asmeninės būties prasmės patirties noema – iš egzistencijos 

išvedamas fundamentinės ontologijos objektas. Daugelis vėliau išgarsėjusių mąstytojų (pvz., 

Levinas, Vatimo, Welsh) teigia, kad Heideggerio fundamentalus būties sureikšminimas padarė jį 

„mistiku“, kuris ne atlieka esinio būties prasmės analizę (kaip tai darė Sein und Zeit laiku), bet 

redukuoja tą prasmę į fundamentalią būties sampratą (Humanismusbrief ir vėlesnėje kūryboje).20  

Šiuo požiūriu Die Krisis autoriaus pozicijos yra „saugesnės“. Τέλος jis supranta kaip 

fenomeno tikslą (tolimesniuose skyriuose išplėtosime šią sąvoką išsamiau), o pirmasis jo analizės 

fenomenas yra Europos žmoniją jos egzistencijos požiūriu vienijantis filosofijos tikslas. Tačiau 

svarbu ne tai, kad Vakarų kultūra turi tikslus, kurie išreikšti per skirtingų epochų τέλος, bet tai, kad 

žmonija (ir žmogus, esinys) gali pasiekti savo tikslus tik naudodama protą – ratio. Todėl filosofijos 

pirmasis uždavinys yra nušviesti esinio ir proto jų esmėje santykio galimybės sąlygas. Būtent šiuo 

požiūriu filosofija turi būti universalus mokslas, o psichologija turi būti ne empirinė, bet 

transcendentalinė psichologija transcendentalinės fenomenologijos disciplinos prasme.21 

Kitaip negu Grundprobleme der Phänomenologie (1910–1911) paskaitų skaitytojas, 

Die Krisis autorius nebemano, kad „fenomenologinė redukcija“ negali turėti motyvacijos.22 Jam 

redukcija yra istoriškai ir kultūriškai prasmingas mąstymo aktas. Kitaip tariant, jei mes žinome, kad 

Vakarų kultūroje esinys yra praradęs savo „aktualų konkretumą“ (Landgrebes išsireiškimas) ir 

žinome tiek istorines, tiek transcendentalines tokio praradimo sąlygas, tai turime tą problemą 

parodyti ir spręsti. Toks yra „rimtos filosofijos“ uždavinys. Būtent dėl tokio jos 

„rimtumo“ (Husserlis dar sako – gyvumo) „filosofijų kovose“ „atsisijoja“ pseudofilosofijos 

                                                
18 Plg. M. Heidegger, Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer, 1979, 5; M. Heidegger, Über den Humanismus, Vittorio 

Klostermann, Frankfurt am Main, 1949, 16. 
19 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 13, 17. 
20 W. Welsh, Mūsų postmodernioji modernybė, Vilnius: Alma littera, 2004, 329–331. 
21 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 313. 
22 E. Husserl, The Basic Problems of Phenomenology, Dordrecht: Springer, 2006, 49. 



 17 

(Unphilosophien, Nichtphilosophien) nuo „tikros filosofijos“.23 „Tikra filosofija“ yra ne ta, kurią 

„įkvepia“ tam tikros būties prasmės patirtis, bet ta, kurios τέλος tuo pačiu metu sutampa ir skiriasi 

nuo visų kitų istorinių ir kultūrinių τέλος. Tokio pobūdžio filosofija leistų atrasti europietiškosios 

kultūros individualią esmę, kurios dėka būtų galima atskirti Europą nuo kitų pasaulio kultūrinių tipų, 

mokslinių ir iki-mokslinių pasaulėvaizdžių.24 Todėl pagrindiniai Die Krisis analizės objektai yra 

Europos istorija ir pasaulis.  

Istoriją Husserlis tyrinėja jungdamas teleologinį ir „asmenininį“ požiūrius. Kadangi 

istorijos tyrinėjimų motyvacija kyla iš noro geriau suvokti „dabarties pasaulį“, o „pasaulis“ visada 

yra ne mano, bet mūsų pasaulis, istorija taip pat yra mūsų. Todėl tyrinėti ją pozityvistiniu būdu yra 

klaidinga – istorija yra „kiekvienam ir per laiką (überzeitlich) – su kiekvienu (miteinander)“: taip 

kaip atsakymai į dabarties klausimus slypi praeityje, taip praeities faktai gali būti patikrinti 

atsakymų į praeities klausimus dabartyje. Tokį požiūrį į istoriją Husserlis vadina „atsakinga 

kritika“ (verantwortliche Kritik), „teleologiniu stebėjimu“ (teleologischen Geschichtsbetrachtung), 

o pačią istoriją – „teleologine harmonija“. 25  Panašiai kaip Hegelis, Heideggeris ir kiti garsieji 

filosofai, Husserlis istoriją traktuoja kaip mąstymo arba filosofijos istoriją. Nors jis ir nenaudoja 

termino „mąstymo istorija“ (Heideggerio sąvoka), jis tyrinėja žmonijos istoriją jos santykio su protu 

(Vernunft) požiūriu, taigi, filosofijos istoriją plačiausia prasme. Pagrindinis Husserlio dėmesys joje 

skiriamas ne amžininkų, bet Naujųjų amžių laikų metafizikoms. Husserlis mano, kad visos 

„dabarties“ (jo tuo metu gyvenamo laiko dabarties – 1935–1936) problemos (humanizmo 

nusilpimas, technologizacija, mokslų veiklos žmogui neaktualumas, etc.) kyla iš Naujaisiais amžiais 

padarytų klaidų.26 Taigi, mūsų gyvenamas pasaulis gali būti „pagerintas“ tik per istorinį dabartinių 

mūsų tikslų peržiūrėjimą ir iš to peržiūrėjimo atsirandančių pamokų išmokimą. Tuo būdu istorija, 

pasaulis ir žmogus sudaro svarbiausią vėlyvųjų (žiūrint nuo Ideen I ir nuo antrojo amžiaus 

dešimtmečio) Husserlio tyrinėjimų sritį.  

Pirmoji pamatinė problema, kurią Husserlis iškelia „mąstymo metafizikos“ kritikose 

yra psichologizmas; jo kritikos ištakos priklauso atitolimo nuo Brentano „deskriptyviosios 

psichologijos“, t. y., Logische Untersuchungen (1900–1901) ir vėlesniam periodui. Ideen I (1913) 

Husserlį randame jau išplėtojusį nuoseklią Naujųjų amžių metafizikos kaip psichologiškai 

determinuoto racionalizmo kritiką bei atsikirtusį Logische Untersuchungen persekiojusiems 

                                                
23 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 13, 15. 
24 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 14, 72. 
25 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 72–74. 
26 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 314–317. 



 18 

kaltinimams apriorizmu. Antrojoje knygos dalyje pristatyta „sisteminio ir universalaus prasmės 

formų mokslo idėja“ galėtų būti interpretuojama kaip įrodymas, kad nuo šiol Husserlio tyrinėjimai 

peržengs klasikinės metafizikos kritikos ribas ir orientuosis į platesnius dvasinio pasaulio 

tyrinėjimus.27  

Toje pačioje knygoje Husserlis pristato gamtos mokslų objektyvizmo kritiką. 

Metafizinio mąstymo kritikos požiūriu jis siekė įrodyti, kad Descarteso cogitatio sukaustęs 

psichologizmas nulėmė gamtamokslinio objektyvizmo iracionalumą. Jo kritika taip pat buvo 

nukreipta į pozityvistinį gamtos mokslų traktavimą. Gamtamokslio arba dualistiniu požiūriu – 

mokslo plačiąja prasme kritiką Husserlis atliko daugelyje tekstų, tačiau kaip žmogaus gyvenimą iš 

esmės determinuojantį fenomeną, mokslą jis išsamiausiai analizuoja paskutiniame savo kūrinyje – 

Die Krisis.  

Kitas svarbus metafizinio mąstymo kritikos objektas yra Kanto pažinimo teorija. Su 

Kantu Husserlis išsamiausiai diskutuoja Logische Untersuchungen, Etische Untersuchungen ir Die 

Krisis. Kanto pažinimo teoriją Husserlis kritikuoja už apriorinį mąstymą, kuris determinuoja 

pasaulio, kaip objektyvaus vaizdinio suformavimą ir kaltina jį dogmatizmu. Šioje tyrinėjimų dalyje 

gilinsimės į psichologizmo, objektyvizmo ir dogmatizmo apraiškų Naujųjų amžių metafizikoje 

kritikas. Sekdami vėlyvojo (Die Krisis) Husserlio tyrinėjimų prioritetais vadovaujamės prielaida, 

kad būtent šie metafizinio mąstymo modalumai padarė didžiausią įtaką formuojantis „gyvenamojo 

pasaulio“ fenomenologijai.  

 

 

1.1. René Descarteso psichologizmas 

 

 

Apibrėžiant Descarteso filosofijos įnašą į mąstymo istoriją, fenomenologinėje filosofijoje esama 

kelių persidengiančių pozicijų. Kaip pažymi Merleau-Ponty, „metodinė Descarteso dvejonė neveda 

mūsų prie jokių praradimų, kadangi visas pasaulis, bent jau dėl to, jog yra duotas patirties kokybėje 

ir yra įtrauktas į cogito, užtikrintas kartu su juo, tik pažymėtas „mąstymo apie...“ ženklu“.28 Šis 

ženklas atlieka dvejopą funkciją – viena vertus, tai „sąmonės vienumą“ apibrėžianti, nuolat kintanti 

santykio su pasauliu forma, kita vertus, jis atlieka objektyvų „įtarpinto tarpininko“ vaidmenį. (pl. žr. 

II d. 1 sk. 1 posk.; III d. 2. sk. 1 posk.) Pagrindinis dviprasmybės suvokimą lydintis klausimas 

                                                
27 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Tübingen: Max Niemeyer 

Verlag, 2002, 274. 
28 М. Мерло-Понти,Феноменология восприятия. Санкт-Петербург: Ювента, Наука, 1999, 6.  



 19 

orientuoja į sąmonės ir pasaulio jungties būtinybės, t. y., pažinimo teorijos kritiką. 

Transcendentalinė, Husserlio pasiūlyta kritika, kurią jis išdėstė pirmajame Ideen tome ir Die Idee 

der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen, šią problematiką pristato kaip filosofinio dvejonės metodo 

kritiką. Pirmiausia parodysime, kaip Husserlis aptinka Descarteso metodo turinyje subjektyvumo 

sferą ir atskleidžia psichologines racionalių jo išvadų ribas.  

Taigi, Cogitatio, kaip tiesos įtvirtinimas, didžiausio iš prancūzų filosofų įvykdomas 

keliais etapais. Pirmuoju atliekamas bet kokio žinojimo apie pasaulį, o tuo pačiu ir pasaulio 

egzistavimo paneigimas. Antruoju – jų ir savo paties egzistavimo nustatymas pagal pirmuoju 

mąstymo aktu pasiektus rezultatus. Nors dvejonė, kaip universalus mąstymo aktas buvo pritaikyta 

visoms transcendencijoms, jos tikslą apibrėžia būtent mąstymo priešpastatymas visai ontinei ir 

ontologinei sferai. Kitais žodžiais tariant, cogitatio akivaizdumo sferos pagrindas šioje dvejonėje 

yra neiginys, o radikali Descarteso dvejonė pagrįstai gali būti apibrėžta kaip „universalus 

neigimas“ (universalle Negation).29  

Kitame etape, per neigimą išskyrus naują (vietoje scholastinio) žmogaus būties 

apibrėžimo pagrindą – mąstymą, tačiau tokiu būdu praradus sąmonės ir pasaulio vienybę, 

Descartesas klausia, „kas yra tai, kas užtikrina mąstymo objektų egzistavimą?“30 Šios pamatinės 

problemos sprendimas – garsusis clara et distincta perceptio principas, t. y., dievo buvimo 

įrodymas ir iš jo kylantis dievo kūrinijos akivaizdumas. Negalėdamas iš patyriminės pasaulio 

tikrovės įgyti „begalybės“ idėjos, Descartesas nurodo, jog „reikia pripažinti begalinio dievo 

egzistavimą“, kadangi tik jis galėjo „įdėti“ ją į žmogaus mąstymą. Atkurdamas cogitatio ir pasaulio 

vienumą, jis teigia, jog „priimta taisyklė, kad daiktai, kuriuos mes suvokiame aiškiai ir tiksliai, yra 

tikri, yra tvirta dėl to, jog dievas yra, arba egzistuoja, jog jis yra tobula būtybė, jog visa, kas yra 

mumyse, kilę iš jo“.31  

Descarteso išvada, jog dievas egzistuoja, nes žmogaus prote yra „įdėta“ begalybės 

idėja, remiasi mąstymo sinteze, kuria mąstymo ir pasaulio neatitikimas paaiškinamas 

racionalizuotais (senuosius scholastinės filosofijos tikslus atspindinčiais) principais. Pereiti iš 

imanentinės – mąstymo, į transcendentinę – dievo plotmę galima todėl, jog kaip akivaizdi, dievo 

būtis išvedama iš cogitatio akivaizdumo. Nesusipratimas slypi tame, jog mąstymu išskirta idėja, 

kaip tam tikras akivaizdumas, niekuo nesiskiria nuo kitų – anapus patiriančio subjekto duotų 

reiškinių. Kitaip tariant, tikrasis suvokinio egzistavimo tikslas nustatomas cogitatio akivaizdumo 

                                                
29 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Tübingen: Max Niemeyer 

Verlag, 2002, 55. 
30 E. Husserl, Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen. Husserliana II. The Hague, Netherlands: Martinus 

Nijhoff, 1973, 48.  
31 R. Dekartas, Rinktiniai raštai. Vilnius: Mintis, 1978, 122–124. 



 20 

sferoje, todėl nuo pat pradžių jo egzistavimo savybės ir aplinkybės gali būti redukuotos į tokį tikslą. 

Tokio suvokinio ir dievo idėjos skirties požiūriu, skiriasi tik jų statuso apibrėžimo bei duoties 

eiliškumo tvarka, kuriuos, pažymėtina, nustato pats subjektas pagal pasirinktą argumentacijos 

logiką. Nors šis pasirinkimas yra racionalus, netrukus parodysime, jog jo kilmė priklauso visiškai 

kitokiai prigimčiai.  

Kaip „universalus neigimas“, dvejonė atskiria cogitatio nuo jo suvokinio taip, kad nuo 

šiol mąstymas apibrėžiamas kaip transcenduojantis, t. y., nuolat turintis įveikti jį ir jo objektą 

skiriančią prarają. Ši bet kokiame moderniame pažinime implikuota ir jį pagrindžianti būtinybė yra 

svarbiausia atsitiktinio metafizinio sąlygojimo galimybės priežastis (Vorurteil)32. Pagrindinis jos 

bruožas – nerefleksyvumas, t. y., to kas presuponuojama nepastebėjimas arba sąmoningas tokio akto 

atlikimas (kaip kad Hume skepticizmo atveju). Idealiu loginio sprendimo atveju, tikimasi, jog 

atskyrus sprendžiantį ego nuo paties sprendinio, pastarasis galės būti objektyvus, tačiau toks 

vylimasis klaidingas: tezė visuomet pasižymi tam tikru individualiu santykinumu, per kurį galima 

apibrėžti jos subjektyvią motyvaciją.33 Subjektyvus sprendinio motyvas išryškėja analizuojant jo 

tikslą, kuris atsispindi sprendinio turinyje, bet kyla ne iš šio turinio, o iš loginio sprendinio sąvokų 

bendrumo. Tokių tikslų analizės lauką Husserlio fenomenologijoje apibrėžia „sisteminio ir 

universalaus prasmės formų mokslo idėja“, kuri greta kitų prasmės apibrėžimo formų rūšių, skiria 

pasitenkinimo, norėjimo, komandos teiginius aprėpiančias, psichikos ir valios suvokimo sferas.34 

Nerefleksyvaus sąlygojimo šaknys slypi Descarteso mąstymo transcendencijos bei 

žmogaus, kaip mąstančio subjekto, įsteigime. Sukonkretinant „atsitiktinių“ pažinimo sąlygų (t. y., 

prietarų) sritį, pastebima, jog nors Descartesas neigiančioje cogitatio redukcijoje ir atskiria savo 

paties ego, jis tai daro tam, kad sugražintų jį kaip ego cogito. Pastarasis aktas yra subjektyvus 

cogitatio akivaizdumo sferos susiaurinimas bei (per šiam subjektyvumui duotų turinių racionalų 

paaiškinimą) išplėtimas iki tolimiausių žmogaus patirčių ir veiklos teritorijų. Kuomet Descartesas 

imasi ieškoti „protingai pagrindžiančio motyvo“, jis neišvengia transcendentinės būtybės 

egzistavimo pagrindimo. Vis dėlto tikslas – suvokti dievo būtį – jam prieinamas anksčiau už 

racionalų jo realizavimą. 35  Štai, aptaręs, jog „seniau“ manydavo, jog dieve nėra „abejonės, 

pastovumo, liūdesio ir kitų dalykų“, nes ir pats būtų „norėjęs mielai jų neturėti“, Descartesas grįžta 

                                                
32 E. Husserl, Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen. Husserliana II. The Hague, Netherlands: Martinus 

Nijhoff, 1973, 36.  
33  E. Husserl, Ideen zur einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Zweites Buch: 

Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution. Husserliana IV. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1952, 

221.  
34 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Tübingen: Max Niemeyer 

Verlag, 2002, 274–277. 
35 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Tübingen: Max Niemeyer 

Verlag, 2002, 111.  



 21 

prie tokios dievo sampratos, kuri nurodo, jog jei „pasaulyje yra kūnų, kokių nors supratimo rūšių, ar 

kokių nors kitų prigimčių, kurios nėra visiškai tobulos, tai jos turi priklausyti nuo dievo galios, ir 

dar taip, kad be jos negalėtų egzistuoti nė akimirksnio“.36  Kas pasikeitė žengus tokį mąstymo 

žingsnį? Pirmasis dievo būties apibrėžimas yra statiškas ir Descartesą (kaip netobulą – jam būdingi 

dalykai, kurių jis nenori) „laiko“ atsietai nuo dievo (mat dievas apima tik tuos dalykus, kurie yra 

tobuli). Antrasis – dinamiškas – aprėpia visus dalykus, tarp jų ir netobulus. Būdamas netobulas, nuo 

šiol žmogus yra taip apdovanotas (kaip mąstanti substancija), kad turi užtikrintą tobulėjimo 

galimybę. Šiame kontekste verta prisiminti Feuerbacho tezę apie projekcinę krikščionybės prigimtį. 

Jos esmę sudaro teiginys, jog Kristaus doktrina skirta sustiprinti ir patenkinti psichologinį žmogaus 

ribotumą ir iš jo kylančius lūkesčius. Todėl dabar matome, jog dievo buvimo įrodymas gali būti 

laikomas konkretaus tobulybės troškimo pačia plačiausia prasme (arba paprasčiausiai – tikėjimo) 

realizavimu.  

Akivaizdu, jog Summum Ens Descarteso filosofijoje užima lemtingą vietą, belieka 

stebėtis, jog didžiosios dvejonės rezultatas buvo ne dievas, bet mąstantis subjektas. Kita vertus, 

tikėjimas išreikštas žinojimu yra daug patikimesnis. „Sisteminio ir universalaus prasmės formų 

mokslo“ požiūriu, Descarteso teiginys: „reikia pripažinti begalinio dievo egzistavimą“, remiasi 

psichologiniu, per valios sferą presuponuotu tikslu, kurio racionalaus galiojimo lauką apibrėžia 

privalėjimo modalumai (Sollensmodalitäten). 37 Taip žmogiška valios sfera parodo du savo 

kraštutinumus: subjektyvi troškimo forma išplėtojama kaip objektyvi ir pakeičiama į įsakmų 

privalėjimą. Iš to seka, jog protingam subjektui racionalizuotos dievo transcendencijos egzistavimas 

turi būti akivaizdus. Dar daugiau, protingo subjekto gyvenime nebebus jokio privalėjimo, jis 

paprasčiausiai atitiks tikrovę. Toks „protingas“ motyvas ne tik formaliai atitinka racionalų religinės 

viduramžių sąmonės tikslą, bet galutinėje išsiplėtojimo (dievo kaip „absoliuto“) formoje, taip pat 

gali būti laikomas realiu jo įgyvendinimu.  

Todėl reziumuodamas Descarteso „klystkelius“, Die Krisis Husserlis teigia, jog 

Descarteso Meditacijose ego buvo sutapatintas su „sielišku Aš“ (mąstančia substancija), egologinei 

imanencijai buvo priskirta psichologinė imanencija, o psichikos vidinio gyvenimo akivaizdumas 

apibrėžė egologinę savivoką (Selbstwahrnehmung). Descartesas ieškojo sprendimo problemos, kuri 

kintančia forma tęsėsi iki Kanto. Ją išreiškia klausimas: „kaip mano prote atsiradusios proto 

konstrukcijos (Vernunftgebilde) (mano asmeninis – clara et distincta perceptio) – matematikos ir 

matematinio gamtos mokslo – gali pretenduoti į objektyvų „teisingumą“, metafiziškai 

                                                
36 R. Dekartas Rinktiniai raštai. Vilnius: Mintis, 1978, 123. 
37 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Tübingen: Max Niemeyer 

Verlag, 2002, 277.  



 22 

transcendentišką galiojimą“. „Jis tikrai tiki“ – toliau rašo Husserlis – „kad per asmeninės sielos 

transcendenciją jis gali įrodyti baigtinių substancijų dualumą“.38 Todėl nuo pat pradžių Descartesas 

remiasi dievo transcendencijos buvimo įrodymu, o jo epoche (universalus neigimas), kuris išskyrė 

jo „mąstančią sielą“, sukūrė „absoliutaus pažinimo grindis“. Per šią mąstymo ir sielos jungtį 

atsirado determinacija rastis gamtamokslinio pažinimo begalinumo idėjai bei kurtis naujoms 

objektyvumo mokykloms (racionalizmui ir empirizmui). Huserliškoji kartezinio mąstymo kritika 

įrodo, kad pirmasis Naujųjų amžių „objektyvizmas“ yra „psichologiškai suklaidintas Descarteso 

transcendentalizmas“.39 

 

 

1.2. Immanuelio Kanto dogmatizmas 

 

Husserlio klasikinės pažinimo filosofijos kritikose, šalia Descarteso, kitą svarbią vietą užima Kanto 

pažinimo teorija. Istorinis periodas, skiriantis tų dviejų mąstytojų kūrybą, Husserliui svarbus tik 

kaip objektyvumo ieškančių ir į psichologinį empirizmą grimztančių filosofijos mokslų 

„bankroto“ periodas.40 Kanto filosofija, kaip pamatinė pažinimo teorija, susilaukė atskiro dėmesio. 

Huserliškos pažinimo teorijos kritikos objektas yra „normatyvinis loginio – matematinio proto a 

priori“ funkcionavimas. Husserlio teigimu, tai yra protas, kuris klaidingai, t. y., pagal savo paties 

analogiją racionalizuoja juslinės patirties objektą. 41  Panašiai savo laiku racionalistus kritikavo 

Hume‘as, kuris atkreipė dėmesį į juslumą ir teigė, jog tai yra proto nesuvaldomas įspūdžių chaosas, 

„kuriame neįmanoma įžvelgti kokios nors protingos tvarkos“.42 Tačiau už tokį požiūrį tiek Husserlis, 

tiek Kantas Hume‘ą pavadino skeptiku ir sensualistu.43 Savo ruožtu Kantas, kuriam įtakos turėjo 

tiek empiristinė, tiek racionalistinė Naujųjų amžių gamtamokslio tradicijos, Grynojo proto kritikoje 

parodė, kaip „juslinių patirčių chaose“ turi būti atrasta „protinga tvarka“. Būtent už šią „protingą 

tvarką“, kaip presuponuojančią juslinio patyrimo struktūrą, Husserlis jį kritikuoja.  

                                                
38 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 83. 
39 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 
die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 86. 
40 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 88–91. 
41 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 96. 
42 T. Sodeika, Kantas ir ontologijos problema. Kanto filosofijos profiliai. Vilnius: Mintis, 1988, 76. 
43 E. Husserl, Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen. Husserliana II. The Hague, Netherlands: Martinus 

Nijhoff, 1973, 36; E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. 

Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 

96. 



 23 

Kantas teigė, kad ne protas turi paklusti juslinei patirčiai, bet patirtis turi klausytis 

proto reikalavimų. Pagal jo teoriją, „visų reiškinių materija“, kuri mums duota a posteriori, kaip 

forma, turi atsispindėti a priori, mūsų sielose. 44  Tyrinėdamas ontologijos problemą Kanto 

filosofijoje, Tomas Sodeika nurodo, kad čia turime reikalą su tam tikru į juslumą integruotu 

„sugebėjimu sudaryti apibrėžtą galimybę vaizdiniams pasireikšti“.45 Transcendentalinėje estetikoje 

Kantas moko, kad juslinis „nuogas“ patyrimas yra neįmanomas, nes visą juslinę įvairovę iš anksto 

aprėpia laiko ir erdvės formos, o transcendentalinėje logikoje jis teigia, kad mes pažįstame ne 

patirties vaizdinius, bet grynąsias tokių vaizdinių įvairovės sintezes. Taigi, Kantas kelia klausimą 

dviem lygmenimis: kas vienija vaizdinius į vieną sintezę ir kas ją apibrėžia kaip pažinimo objektą? 

Jo atsakymas – „grynoji intelektinė sąvoka“, kuri suteikia vienumą tiek juslinių vaizdinių 

vieningam stebėjimui („pasirinkimui“), tiek sintetinei tokio stebėjimo išraiškai. 46 

„Vienijančio“ tarpininko vaidmenį atlieka „sprendimo galia“. Ją Kantas vadina geba subordinuoti 

objektą intelekto jau nustatytoms taisyklėms. Tačiau subordinacija turi būti t iksli – objekto 

vaizdinys ir sąvoka turi būti vienarūšiai, o jų bendrumą privalo aprėpti dar kai kas, kas yra 

vienarūšiška su kategorija (kurią atitinka intelektinė sąvoka) ir su patirties reiškiniais. Kantas šią 

„trečiąją“ „garantiją“ vadina „transcendentaline schema“ ir prideda, kad tai yra schema, kurios 

sintetinė funkcija pasitvirtina tik per transcendentalinį laiko apibrėžimą.47  

Transcendentalinės laiko sampratos svarba Kanto pažinimo teorijoje yra pirmaeilė.48 

Laikas jam yra a priori duota forma, kuri yra vienarūšė kategorijai ir reiškiniui „tuo pačiu metu“. 

Taip yra todėl, kad „laikas glūdi kiekviename empiriniame įvairovės vaizdinyje. Dėl to pasidaro 

galima kategorijas taikyti reiškiniams, remiantis transcendentaliniu laiko apibrėžimu, kuris, kaip 

intelektinių sąvokų schema, tarpininkauja reiškinius subordinuojant kategorijoms“.49  

Sodeika nagrinėja laiko sampratą pažinimo teorijoje remdamasis Kanto substancijos 

samprata. Jis atkreipia dėmesį, kad laiko teorijoje Kantas substanciją supranta kaip nekintančią 

laiko būtį, o jos kintamumą išreiškia akcidencijos. Substancija atitinka santykio kategoriją. Daiktai 

keičiasi, suyra, bet laiko tėkmė pasilieka. Būtent todėl galime suvokti reiškinių egzistavimą pagal 

analogiją, o „patyrimu paremtas pažinimas galimas tik tada, kai turime apibrėžtą reiškinių 

tarpusavio santykį laike“.50 Iš to seka du svarbūs dalykai: 1) kad Kanto pažinimo teorija remiasi 

nekvestionuojama prielaida, jog empirinė duotis turi nekintamą a priori statusą, kuris leidžia tą 

                                                
44 I. Kant, Grynojo proto kritika, Vilnius: Mintis, 1982, 74. 
45 T. Sodeika, Kantas ir ontologijos problema. Kanto filosofijos profiliai. Vilnius: Mintis, 1988, 77. 
46 I. Kant, Grynojo proto kritika, Vilnius: Mintis, 1982, 115–135. 
47 T. Sodeika, Kantas ir ontologijos problema. Kanto filosofijos profiliai. Vilnius: Mintis, 1988, 79. 
48 A. Dobryninas, Laikas ir daiktai. Laiko ontikos Kanto filosofijoje klausimu. Kanto filosofijos profiliai. Vilnius: 

Mintis, 1988, 34. 
49 I. Kant, Grynojo proto kritika, Vilnius: Mintis, 1982, 160. 
50 T. Sodeika, Kantas ir ontologijos problema. Kanto filosofijos profiliai. Vilnius: Mintis, 1988, 80. 



 24 

duotį, kaip objekto vaizdinį, subordinuoti intelekto taisyklėms ir parengti apriorinį sprendinį; 2) 

nors iš transcendentalinės estetikos mes žinome, kad laikas ir erdvė turi būti mąstomi kartu, 

intelektinių sąvokų schematizmo tyrime paaiškėjus, kad laikas pažinimo procese atlieka nekintančio 

intelektinio schematizavimo tarpininko vaidmenį, iš naujo iškyla erdvės statuso pažinime klausimas. 

Kantas sutinka, kad erdvės patirtis nenumato jos priežastinio tęstinumo, tačiau būtent dėl 

subordinuojančio laiko patirties erdvę mes patiriame taip pat kaip subordinuotą.51 Šie abu aspektai 

svarbūs huserliškai pažinimo teorijos kritikai.  

Viduriniuoju kūrybos periodu (1905–1910 m.), ieškodamas laiko a priori, Husserlis 

priartėja prie kantiškosios laiko problematikos. Kaip ir Kantas, jis mano, kad egzistuoja „tik vienas 

laikas“, kuriame slypi konkretaus objekto temporalumas („kuriam priklauso jo trukmė“), kita vertus, 

tai yra tas pats laikas, kuris gali atitikti kito objekto temporalumą. 52  Todėl Husserlis išskiria 

objektyvaus ir individualaus (arba simultaniško) laiko sampratas. Objektyvus laikas konstituojamas 

per įreikšminantį visus įvykius, linijišką, normatyvinį laiką, o simultaniško laiko idėja teigia, kad 

viename taške vykstantis laiko procesas gali būti aktualiai susijęs su kitu procesu. Galiausiai 

Husserlis paaiškina, jog „simultaniškumas yra niekas be temporalaus eiliškumo, o temporalus 

eiliškumas yra niekas be simultaniškumo“.53 Iš to seka, jog bet koks objektyvus laikas gaunamas iš 

jo objekto „vienalaikiškumo“ tyrimo, 54  o „vienalaikiškumo“ tyrimas remiasi galimybės sąlygos 

analitika (Heideggerio atveju) arba eidetine analize (Husserlio atveju).55 Kantui pastaroji tyrimo 

plotmė buvo neprieinama, nes jo „teorija, remdamasi „jusliškumo“ ir „proto“ bendradarbiavimu 

(arba kaip Kantas čia sako – Verstand), negalėjo paaiškinti faktinės jusliškumo įvairovės 

„kilmės“ (Ursprung)“.56 Ši sritis buvo atiduota objektyviai nepažįstamai daikto transcendencijai 

(noumenui) taip nustatant transcendentalines daikto pažinimo (neišvengiamai ir jo patirties laiko) 

                                                
51 I. Kant, Grynojo proto kritika, Vilnius: Mintis, 1982, 313. 
52 E. Husserl, On the Phenomenology of the Consciousness of Internal Time (1893-1917), Dortrecht: Kluwer Academic 

Publishers, 1991, 124–125. 
53 E. Husserl, On the Phenomenology of the Consciousness of Internal Time (1893-1917), Dortrecht: Kluwer Academic 
Publishers, 1991, 386. 
54 Husserlio laiko sąmonės tyrinėjimai jo kūrybos istorijoje keitėsi. Paskaitose apie vidinio laiko sąmonę „retencija 

priskiriama dabarties imanencijai, o pats užlaikytas objektas lieka dabarčiai transcendentiškas ir todėl neaktualus.“ Tuo 

tarpu paskaitose Pamatinės fenomenologijos problemos Husserlis tokį tapatinimą atskiria ir tyrinėja jį per implikacijos, 

prisiminimų rubrikas. D. Jonkus, Patirtis ir refleksija: fenomenologijos filosofijos akiračiai, Kaunas: Vytauto Didžiojo 

Universitetas, 2009, 71, 87–89.  
55 Е. Борисов, Феноменологический метод М. Хайдеггера / Хайдеггер, М. Пролегомены к истории понятия 

времени. Mосква, 1998, 352. 
56 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 98. 



 25 

ribas. Tai tos pačios ribos, kurias Descartesas įsteigė per „universalų neigimą“, išskirdamas 

„objektyvią“ cogitatio sferą.57  

Husserlis teigia, kad Kanto pažinimo teorijoje protas turi du veikimo modusus: viena 

vertus, jis sistemiškai išsiskleidžia „laisvame ir gryname matematizavime, gryno matematinio 

mokslo veikloje, pritaikydamas jusliškumui gryną vaizdinį“ (reinen Anschauung). Kita vertus, 

protas „racionalizuoja pojūčių turinius nepastebimai (verborgen), iš anksto įsteigdamas tų turinių 

pavyzdžius“ (taigi, subordinuodamas „sprendimo galia“). Todėl objektyvi proto veikimo „išdava 

yra juslinis-vaizdinis objektų pasaulis – empirinė viso gamtamokslinio mąstymo sąlyga, mąstymo, 

kurio aplinkinė empirika per akivaizdų matematinį protą atitinka norminantį mąstymą“.58 Galiausiai 

Husserlis teigia, kad Kanto poziciją išreikštų toks požiūris (jo minčiai čia suteikiame klausimo – 

atsakymo struktūrą): o jei „visos patirtys yra gamtos objektų patirtys, objektų, kurie pagal būtį ir 

nebūtį, būdami sukurti vienaip arba kitaip, atitinka objektyvią tiesą, taigi, jeigu visos patirtys yra 

patirtys objektų, kurie gali būti moksliškai pažinti“? „Tuomet vaizdingai pasirodantis pasaulis turi 

turėti sugebėjimo būti „grynu vaizdiniu“, būti „grynu protu“ ir turėti tokią pat sandarą per kokią jis 

yra išreikštas savo eksplikatyvia forma matematikoje ir logikoje.“59  

Taigi, huserliška Kanto pažinimo teorijos kritika teigia, jog Kantas esmingiausiai 

klydo refleksyviai vadovaudamasis grynojo proto kritika kaip grynojo proto organonu, t. y., 

nustatydamas jusliniams turiniams apriorines formas. Tai nulėmė šiuos dalykus: 1) buvo įtvirtinta 

objektyvaus, pagal intelektines schemas veikiančio ir analogišką schematizmą determinuojančio, 

laiko samprata; 2) kadangi juslinė patirtis buvo apibrėžta a priori, subordinuojanti „sprendimo 

galia“ tapo svarbiausiu „tiesą atitinkančiu“ kriterijumi; 3) dėl šių priežasčių pasaulis 

(gamtamokslinis ir mokslinis dualistine, todėl plačiausia prasme) tapo „subjektyvia intelekto 

konstrukcija“; kaip įvairiais kūnais „apgyvendintas“ (Leib) pasaulis, jis vadinamas „objektyviu 

kūnų pasauliu“ (Körperwelt); kaip „gyvenamasis pojūčių pasaulis“, jis buvo apibrėžtas esąs 

„artimas vaizduotės pasaulis“ (anschauliche Umwelt) arba „juslinės vaizduotės pasaulis“ (Welt 

sinnlicher Anschauung, sinnlicher Erscheinungswelt).60  

Taip judėdamas nuo objektyvios – mokslinės pasaulio sampratos prie natūralios – 

kasdieninės patirties pasaulio sampratos, Husserlis parodo, jog egzistuoja natūralūs juslinės patirties 

                                                
57 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Tübingen: Max Niemeyer 

Verlag, 2002, 55; Čia pažymėkime, kad XX a. pradžios Kanto sekėjai, Marburgo mokyklos neokantininkai „daiktą 

savaime“ jau teigė esant pažinų. V. Sezemanas, Teorinė Marburgo mokyklos apžvalga / Raštai, Vilnius, 1997, 197.  
58 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 97–98. 
59 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 97.  
60 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 98, 106, 108. 



 26 

determinavimo (blokavimo) mechanizmai. Jei pripažinsime juos egzistuojant, turėsime sutikti, kad 

mokslinis ir kasdieninis požiūriai metafizine (konkrečiai – mąstymo metafizine, dualistine) prasme 

niekuo nesiskiria. Husserlis būtent taip ir mano.  

Jis teigia, jog „visa transcendentalinė problematika sukasi aplink šio mano Aš – ego – 

santykį (Verhältnis) su mano siela ir tada vėl aplink šio Aš ir mano sąmonės gyvenimo 

(Bewußtseinslebens) santykį su pasauliu, kurį aš suvokiu ir kurio teisingą būtį savo asmeniniame 

pažinimo statinyje aš pažįstu“. 61  Ši įžvalga grąžina prie Descarteso „universalaus neigimo“ ir 

neišvengiamai – prie metafizinio kasdienės ir mokslinės patirties kilmės suvienodinimo. Būtent 

todėl, kad Kanto filosofija neatsikratė Descarteso psichologizmo padarytų klaidų ir buvo lemiama 

ant šių klaidų besiformavusių filosofijų, pažinimo teoriją Husserlis pavadino „dogmatine“ ir 

besivadovaujančia „naiviomis savaime supratamybėmis“. 62  Kanto pažinimo teorijai būdingą 

objektyvizmą Husserlis taip pat aptiko pozityvistiškai traktuojamų gamtos mokslų funkcionavime.   

 

 

1.3. Gamtos mokslų objektyvizmas63 

 

Huserliškoji gamtamokslio kritika atliekama per empirizmo analizę, kurią pirmojo Ideen tomo ir 

Die Krisis autorius plėtoja patirties mokslo koherencijos su pozityvizmo paradigma aspektu. 

Bendruosius jo kritikos tikslus reziumuoja per visuminę empirizmo redukciją iškeliamas uždavinys 

išsiaiškinti, kaip galimas gamtamokslinis pažinimas apskritai. Aktualizuojama problematika 

poliarizuojasi dualistinėje faktinės patyrimo tikrovės bei gamtamokslinės tikrovės 

(Naturwirklichkeit) priešstatoje. Pastarosios (specializuotos plačiąja prasme) srities įsteigimo 

                                                
61 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 101. 
62 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 99, 196, 436. 
63 Husserlio gamtamokslio tyrinėjimai turi kelis aktualumo lygmenis. Pirmąjį apibrėžia jo pasiaiškinimas, jog filosofijai 

„istorinis požiūris, kuriame analizuojamos pažinimo pozicijos, toks pat svarbus, kaip vertės istorijai yra svarbi aukso 

istorija“ (E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Tübingen: Max 

Niemeyer Verlag, 2002, 45). Šiuo paaiškinimu Husserlis teigia, jog jo atliekama gamtamokslio kritika neaprėpia 
pilnutinės jų raidos. Tai juo labiau suprantama tuo požiūriu, jog nuo pirmojo Idėjų tomo (tema plėtojama daugiausia 

remiantis šia knyga) parašymo praėjo beveik šimtas metų. Vis dėlto paralelė su ekonomine vertės sampratos istorija 

nėra atsitiktinė (tai laikyčiau antru fenomenologinių gamtamokslio tyrinėjimų aktualumo aspektu): Husserlis siekia 

parodyti, jog gamtos mokslų veikla pačia savo prigimtimi tarnauja subjektyviam interesui, o tai reiškia, jog jų autoritetas 

dalijasi savo teisėmis į Tiesą su tam tikra kita – psichologine, politine ar ekonomine – galios institucija. Todėl Naujųjų 

Amžių gamtos mokslams būdingas objektyvizmas iš tikrųjų yra nepastebimas subjektyvizmas. Skirtingų prigimčių 

žinojimo sistemų santykinumas (kaip kad ir racionalizuotos, dogmatinės viduramžių religinės sąmonės atveju), 

determinuodamas organinį subjekto gyvenimą gali iš esmės keisti jo būtį (plg.: L. Landgrebe, Philosophie der 

Gegenwart. West-Berlin: Ullstein Bücher, 1962, 75–90). Pastarasis santykinumas nėra šio straipsnio analizės objektas. 

Pristatoma gamtamokslio kritika traktuotina kaip įvadas į platesnę – „gyvenamojo pasaulio“ – analizę.  



 27 

galimybė remiasi tikrovės kaip tokios struktūravimu, kurio galutinis rezultatas yra „fundamentalūs 

objektų regionai“.64 Daroma prielaida, jog mokslinio pažinimo tiesų klasifikavimas, kuris pagal 

visus jam būdingus teorinius sluoksnius nuskaidrėja transcendentalinėje redukcijoje, atspindi 

gamtamokslio įsteigimo bei funkcionavimo sąlygas. Pažiūrėkime kartu su Husserliu į jo steigties 

kilmę atidžiau.  

Ankstyvoji fenomenologija, kritikuodama logiką, pirmiausia orientavosi į indukcijos ir 

dedukcijos metodus. Pagrindinė problema ir yra tai, kad gamtamokslinis „faktinės tikrovės“ (ji 

apibrėžiama kaip pamatinis, taigi, per redukciją pasiekiamas fenomenologijos laukas – Grundfeld 

der Phänomenologie) struktūravimas vadovaujasi indukcijos metodu: kiekvienas patyrimu 

gaunamas faktas abstrahuojamas bei panaudojamas kaip galutinio gamtamokslinės tikrovės 

objektyvaus įvertinimo sąlyga. 65  Kas atliekama abstrahavimo aktu? Jo metu patyrimo objektas 

sustabdomas savo koreliatyviame santykyje su jį galinčiomis išskirti sąlygomis. Šia prasme 

patyrimo objekto ir jo sąlygos santykis apibrėžiamas tik po to, kai jis pagrindžiamas stebėjimo 

formų tarpusavio koreliacijoje. Reikiamų sąlygų panaudojimo pagrindimas atliekamas (ir tai 

laikyčiau pagrindine Husserlio gamtamokslinio autoriteto kritikos mintimi) „noetinių 

normų“ sferoje, t. y., vadovaujantis istoriškai ir visaip kitaip nusistovėjusių bei aktualių tikrovės 

vertinimų aplinkybėmis. Noematinė mokslinio funkcionalumo analizė grindžia visą huserliškąją 

mokslo kritiką. 

Aptardamas europietiškųjų mokslų krizę, Husserlis nurodo, jog mokslinis tyrimas turi 

būti analizuojamas kaip „dvasinis aktas“ (geistige Leistung), siekiant suprasti ne pozityvistiškai 

apibrėžtas, objektyvias, bet tam tikras subjektyvias jo atlikimo sąlygas.66 Jau pirmajame Idėjų tome 

paaiškėja, jog gamtamokslinio patyrimo objektų steigimo problema turi būti aiškinama kaip tiesos, 

kuri galioja kaip mokslininko santykio su jo išgaunama tiesa, invariantas (lygiai taip jis gali būti 

matomas kaip išorinė priežastis). Kitaip tariant, tarp mokslininko ir jo objekto visuomet esama 

tokios sąlygos, kuri kyla ne iš metodo, bet iš tam tikros jo suformavimo priežasties. Europietiškųjų 

mokslų krizėje tokios priežastys apibrėžiamos per efektyvumo modusą. 67  Būtent todėl, jog 

efektyvumas yra susisaistymo su pasauliu modusas, priežastis gali būti nebegaliojanti ir metodo 

taikymo sąlyga gali turėti naują kilmę, kuri kaip tikslas sąlygoja metodo pasirinkimą bei tyrimo eigą 

pagal (tarkime) ekvivalentiškai proporcingą darbo/investicijos ir rezultato santykį. Iš to suprantame, 

                                                
64 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Tübingen: Max Niemeyer 

Verlag, 2002, 35.  
65 M. D. Levin, Induction and Husserl's Theory of Eidetic, Variation Philosophy and Phenomenological Research, Vol. 

29, No. 1, Sep. 1968, 1.  
66 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 318, 343. 
67 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 316.  



 28 

jog „fundamentalių objektų regionai“, greta mokslinės, visuomet turi kitokią (ekonominę, politinę, 

socialinę, etc.) vertę (pastarosios eksplikavimo galimybę paliekame suskliaudę). Pažymėtina, jog 

mokslinės ir „kitokios“ vertės koreliatyvus santykis, konkretaus objekto ar jų regiono atveju, 

įvairiomis aplinkybėmis gali turėti visiškai skirtingą rezultatą, dėl ko gamtamokslinė vertė pasidaro 

tokia pat reliatyvi (pavyzdžiui, pakanka prisiminti Marxo prekinio fetišizmo tyrinėjimus, kurie 

parodė, kaip bendroji prekės vertė kinta priklausomai nuo jos socialiai determinuotos vartojamosios 

vertės).68  

Pateiktoje analizėje matome, jog gamtamokslinio subjektyvumo atskleidimo ir 

plėtojimo lygmenų yra labai daug, tačiau visų jų akivaizdumo išskyrimas bei tyrimas remiasi 

metodologiškai išvystytos cogitatio akivaizdumo sferos analize. Taip pat matome, jog tiek 

empirinio metodo sukūrimas, tiek jo panaudojimas remiasi tam tikru subjektyviu, galiausiai 

objektyviai galiojančiu invariantu. Kitu žingsniu patikrinsime jo kaip mokslinio metodo 

individualios motyvacijos kilmę. Daroma prielaida, jog kaip ir Descarteso atveju, ji priklauso jo 

subjektyvios valios kaip noro formos sferai.  

Analizė pradedama atliekant visuminę bet kurios iš „generalinių savaime 

suprantamybių“ (silogizmo ar analogijos) redukciją. Jos dėka paaiškėja, jog teiginys 

generalizuojamas (natūralizuojamas) vadovaujantis „noetinėmis normomis“, t. y., „perkeliant 

eidetinės intuicijos duotybes ir jų tvarkas į eksplikatyvią išraišką“.69 Husserlis pateikia pavyzdį apie 

spalvų arba garsų tonus, kurių tyrimo rezultatas (išreikštas pvz.: a+1=1+a) pasiekiamas tik 

apibrėžiant kokybinės tonų įvairovės suvokimo ribas. Iš to kartu matyti ir siauros pozityvistinės 

tiesos apibrėžimo ribos: tyrinėtojas, viena vertus, painioja tam tikros esmės ir jos mąstymo tiesas, 

antra vertus, nors jis ir gali regėti kontrastingai, dėl jo paties susikurtų ribų, nepajėgia kokybiškai 

išplėsti savojo suvokimo.  

Patyrimo ribų problema tiesiogiai susijusi su Husserlio spontaniško suvokimo (arba 

abstrahavimo) tyrinėjimais. Spontaniško abstrahavimo atveju, supainiojamas įsivaizdavimo 

išgyvenimas (Einbildungserlebnis) su įsivaizduojamuoju, kaip tokiu. Nerefleksyvaus akto 

pasekmėje „išrandama ne esmė, bet tokios esmės sąmonė“.70 Kaip „esmės sąmonė savyje“, ji yra 

absoliuti. Bet koks joje atliekamas aktas turi savo akivaizdžias (logines arba psichologines) sąlygas, 

kurios tarnauja iš anksto nustatytam suvokimo tikslui. Kiekvienas sąmonėje atsirandantis 

intencionalumas yra nepajėgus transcenduoti jos ribas. Leibnizo žodžiais tariant, „esmės sąmonė 

                                                
68  Plg. E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine 

Einleitung in die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 317. 
69 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Tübingen: Max Niemeyer 

Verlag, 2002, 39.  
70 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Tübingen: Max Niemeyer 

Verlag, 2002, 43.  



 29 

savyje“ yra „monada be langų“. Pozityvistinės refleksijos, įtvirtinančios empiristinį metodą, 

požiūriu, ji apibrėžiama kaip pirmapradiškai suvokianti bei pasižyminti teisingo suvokimo 

kriterijais. Taigi, pozityvistinis požiūris ne tik nustato, bet ir absoliutizuoja pažinimo ribas. Jam 

būdingas nepajėgumas, Husserlio supratimu, kyla iš pirminio, nors ir apgalvoto, tačiau dar 

Descarteso nustatytose ribose realizuojamo cogitatio atspindžio pasirinkimo. Jis paaiškinamas per 

noro instanciją – „pozityvistas nori šitaip analizuoti“, nori būtent mąstymu (kuris pagal mąstančio 

subjekto apibrėžimą yra visiška jo nuosavybė ir jam priklausanti teisė suprasti) pasiekiamos 

tiesos.71 

Iš to kas aptarta, matome, jog gamtamokslinio autoriteto ribos pasiekiamos taip pat, 

kaip ir cogitatio transcendencijos vienvaldystės ribos: patyrimo ir dievo mokslų principai yra tiek jų 

metodų pagrindas, tiek jų tikslas (Husserlio žodžiais – verborgene Doppeldeutigkeit).72 Lygiai taip, 

kaip scholastiniam subjektui per dieviškosios būties įtvirtinimo sąlygas tampa akivaizdi jos 

transcendencija, Descartes „mąstančiai sielai“ yra duota daiktų (kūnų) transcendencija, o 

gamtamoksliniam metodui yra duota jo objekto tiesa. Cogitatio žvilgsnį Husserlis pavadino 

peršviečiančiu (durchleuchtende), o Foucault Daiktuose ir žodžiuose jį aprašė kaip „negyvą 

žvilgsnį“, „akį – baltymą“, kiek vėliau – kaip „akį – kristalą“ arba magišką „krištolinį rutulį“, kurį į 

žemiško pragaro apgultį nešėsi legendinė Dulle Griet. Jo mirguliuojančioje šviesoje tamsos pasaulis 

pavirto „žemiškų malonumų sodu“.73 Šia prasme Husserlio „moderniosios epistemos“ refleksijų 

tikslas gali būti traktuojamas kaip transcendentalinių genealoginio Vakarų mąstymo tyrimo sąlygų 

apibrėžimas. Šios sąlygos taip pat yra atsakymas į klausimą, kaip galimas gamtamokslinis ir 

racionalus pažinimas (modernioji epistema) apskritai.  

Atliktos analizės pagrindu jas tipologizuojame kaip neiginį (kartezinė universali 

dvejonė ir gamtamokslinio pažinimo aktas, kaip „universalūs neiginiai“), teiginį (cogitatio 

akivaizdumo sferos išskyrimas; gamtamokslinio fakto eksplicityvi forma), konjunkciją (mąstymo ir 

dievo transcendencijos apjungimas; gamtamokslinės ir „kitokios“ tiesos koreliatyvus (arba kitaip 

apibrėžiamas) santykis). Analogiškai tipologizuojame Kanto pažinimo teorijos sąlygas – neiginys 

                                                
71 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Tübingen: Max Niemeyer 

Verlag, 2002, 39. 
72 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 80. 
73 M. Foucault Madness and Civilization. A History of Insanity in the Age of Reason. Vintage Books: Edition, 1988, 22. 

Foucault genealogijose ši herojė sugriauna vieną pasaulį, o ant jo pamatų pastato kitą. Karingą, tamsią flamandų 

folkloro istoriją nutapęs Brueghel („Mad Meg“, 1562), darbo centre nubraižė beveik permatomą – tikro žinojimo ir 

išminties simbolį – išbaigtą krištolinį rutulį. Po pragaro apgulties ateina švelnaus „Žemiškų džiaugsmų sodo“ laikas 

(Hieronymus Bosch 1503–1504 m.), kuriame regime permainingą žmogaus ir neišbaigtos, bet tobulos rutulio figūros 

sugyvenimo harmoniją: monados su langais, perregimomis sienomis, išvyniotos, nelyginant apelsino žievė, etc. Šitaip 

Foucault genealoginiuose tyrinėjimuose išryškėja transcendentaliniu požiūriu struktūriškai adekvačios, Descartes 

cogitatio akivaizdumo sferos viduramžiškos priešistorės ir jos renesansinės vizijos, analizės galimybė. Rimtesnis jos 

išplėtojimas nėra šio darbo tikslas.  



 30 

arba objektyvi daikto transcendencija, noumenas; teiginys – juslinės patirties apriorinė forma; 

konjunkcija – apriorinis (sintetinis arba analitinis) sprendinys.74   

 

 

 

2. Gyvenamojo pasaulio fenomenologija 
 

 

2.1. Europos mokslų ir žmogaus krizė75 
 

                

Metafizinio mąstymo kritikose parodėme, kad cogitatio kaip subjekto būties pagrindas 

(Descartesas), kaip pažinimo teorija (Kantas) ir kaip gamtamokslinis, pozityvistiškai įvertintas 

pažinimas objekto tiesą gali įrodyti tik per neiginį apibrėždami, t. y., abstrahuodami ir 

objektyvuodami jo juslinę patirtį. Vėlyvajam (Die Krisis) Husserliui, kuomet 1935 m. paskaitose, 

Vienoje, jis iškėlė klausimus: „Ar egzistuoja Europos mokslų“, „europietiškojo žmogiškumo (des 

europäischen Menschentums)“ ir kartu paėmus – „europietiškosios kultūros krizė?“, kritinis 

požiūris į Vakarų kultūros metafizikas sudarė išskirtinai svarbų jo skaitymų kontekstą.76 Jis atkreipė 

dėmesį į du lemtingus dalykus: 1) kad gamtos mokslai (biologija, fizika) ir matematika, nepaisant jų 

didelių pasiekimų, gali veikti tik jų pačių apibrėžtoje objektyvumo sferoje; 2) kad „žmogaus 

mokslai“ (psichologija, antropologija) yra visiškai priklausomi nuo objektyvistinio ir fizikalistinio 

požiūrio į žmogų. Kitaip tariant, dualistinis objektyvizmas būdingas tiek gamtos, tiek žmogaus 

platesne prasme mokslams. O kadangi „faktiniai mokslai gamina faktinius žmones“ 77 , tai 

fizikalistiniai faktai – fizikalistinius žmones, psichologiniai – psichologinius, antropologiniai – 

antropologinius, biologiniai – biologinius, etc. Husserlio supratimu, toks mokslinis – objektyvistinis 

                                                
74 Vietoje „konjunkcijos“ sąvokos galėtų būti naudojama ir hegelinė arba loginė – „sintezės“, tačiau, Hegelio atveju, ji 

žymi kategoriškai vienakryptį santykį ir yra apibrėžiama žinomu spekuliatyviu būdu. Ji yra tuose pačiuose spąstuose 

kaip ir formaliosios logikos sąvoka, akcentuojanti ne patį santykį, bet jo rezultatą. Fenomenologinė 

„konjunkcijos“ sąvoka yra neutraliausia ir akcentuoja tik pačią įvykio teritoriją, kuri nesutampa su pačiu įvykiu. Plg. E. 

Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Tübingen: Max Niemeyer 

Verlag, 2002, 262–263. Tačiau turėtų būti aišku, kad santykis, kaip konjunkcija, daugeliu atvejų (kaip dualistinių 

mokslų veiklos) gali taip pat būti apibrėžtas sintezės (tiek kantiška, tiek hegeline prasme), abstrahavimo ir kitokiomis 

kategorijomis. 
75 „Ir“ (Und) žodelį čia išskiriame akcentuodami „Europos mokslų“ ir „Europos žmogaus“ profenomenišką santykį. 
„Ir“ „tikėjimo moksle“ naudojo Franzas Rosenzweigas, anksčiau profenomenišką reiškinių mokslą išplėtojo Geothe. 

Bernard Casper, tyrinėdamas Rosenzweigo filosofiją, nurodo, kad žodelis „ir“ fenomenologiniu požiūriu parodo 

pirmapradę tam tikrų pasaulio elementų jungtį. Tai tokia jungtis, kuri konstituoja pasaulio profenomeną savo esmėje. 

B. Casper, Transzendentale Phänomenalität und ereignetes Ereignis: Der Sprung in ein hermeneutisches Denken im 

Leben und Werk Franz Rosenzweigs/ Rosenzweig, F. Der Stern der Erlösung, Herausgegeben von Albert Raffelt, 

Freiburg im Breisgau: Universitätsbibliothek, 2002, VIII–X. 
76 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, XIII. 
77 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 4. 



 31 

požiūris į žmogų neturi realaus – „gyvenimiško reikšmingumo“ (Lebensbedeutsamkeit). Kita vertus, 

jo reikšmingumas, toks, kokį jį aptinkame ketvirtojo dešimtmečio Europoje, yra nekontroliuojamas, 

kaip kad nesuvaldomas yra ant subjektyvistinių pamatų pastatytas jo objektyvumas. 78  Tačiau 

Europos mokslų kritika nėra vienintelė vėlyvųjų Husserlio tyrinėjimų inspiracija. 

Daugelis fenomenologijos tyrinėtojų akcentuoja biografinį Die Krisis rašymą 

motyvavusį aspektą. Maria Villela-Petit vėlyvąjį Husserlio mąstymo posūkį analizuoja politiniame 

jo kūrybos kontekste (1933 m. į valdžią ateina nacionalsocialistų partija, ketvirtajame dešimtmetyje 

vykdomas programinis antisemitizmas, kuris netrukus pavirsta holokaustu; 1936 m. dėl judėjiškos 

tapatybės Husserlis praranda profesoriaus vardą).79  Tuo tarpu Philipas Buckley tokio pobūdžio 

tyrimo prielaidomis abejoja, atkreipdamas dėmesį, jog Husserlis manė, kad neverta kalbėti apie 

politinio racionalumo atnaujinimą tol, kol neatgautas tikėjimas racionalumu apskritai.80 Vis dėlto 

skaitydami Die Krisis netrunkame įsitikinti, kad siekis sugrąžinti „tikėjimą“ racionalumu daugelyje 

teksto vietų tampa nacionalsocializmo atsiradimo sąlygų (nors ir ne paties nacionalsocializmo) – 

tiesioginio, natūralaus pasitikėjimo mitais ir „nacionaliniais dievukais“ (Nationale Götter) – 

tyrimu.81 Husserlis teigia, jog žmogaus ir Dievo ryšys yra tiesioginis ir asmeninis, tačiau amžių 

eigoje atsirado tą ryšį tyrinėjantys – racionalizuojantys – teologijos mokslai. Kitaip negu santykio 

su Dievu atveju, žmogaus sudievinimas prieštarauja kritiniam racionaliam mąstymui. Toks 

„dievukas“ „logizuoja“ pasaulį pagal savo subjektyvaus tikslo matą negalvodamas apie kitų 

pasaulio gyventojų tikslus. Taip Husserlis kritikuoja politinius „beribius“ tikslus, peržengiančius tik 

„dažnai beribio“ mūsų pasaulio (Umwelt) horizonto suvokimo ribas.82 Taigi, kaip teigia Villela-

Petit, Husserlis iš tiesų gali būti laikomas pranašu, kuris ne tik suvokė dabartį ištikusias 

„žmogiškumo“ problemas, bet taip pat numatė katastrofinę tų problemų transformaciją į Antrąjį 

pasaulinį karą. 

 

 

 

                                                
78  B. Maria d‘Ippolito, The Concept of Lebenswelt From Husserl‘s Philosophy of Arithmetic to His Crisis. 

Phenomenology World-Wide: Foundations, Expanding Dynamisms, Life-Engagements, A Guide for Research and Study, 
Dortrecht: Kluwer Academic Publishers, 2002, 158. 
79 M. Villela-Petit, The Transcendental and the Singular: Husserl and the Existential Thinkers Between the Two World 

Wars. Phenomenology and Existentialism in the Twentieth Century. Analecta Husserliana, Volume 103, Part 2, 2009, 

31–43. 
80 R. Ph. Buckley, Political Aspects of Husserl‘s Call for Renewal. Transitions in Continental Philosophy, New York: 

State University of New York, 1994, 8. 
81 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 316, 336. 
82 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 336, 324.  



 32 

a) Fenomenologinė XX a. vid. kultūrinės antropologijos kritika ir  

universalizacijos pareikalavimas 

 

Husserlio nacionalistinio imperializmo sąlygų kritika persidengia su kolonializmo ir 

atitinkamai – su kolonialistinės antropologijos tyrinėjimais. Kol kas atidėdami fenomenologinės 

pasaulio sampratos analizę atkreipiame dėmesį, kad formaliai žiūrint, Die Krisis pasaulis yra 

padalintas į dvi dalis – Europos (tarp jų – Pietų ir Šiaurės Amerikos europietiškas zonas) ir kitų 

civilizacijų pasaulį (pvz., Kinijos, Indijos).83 Viena iš problemų, kuri rūpi Die Krisis autoriui yra 

antropologijos kaip universalaus mokslo tikslų iškėlimo programa. Joje Husserlis teigia, jog reikia 

išsiaiškinti, „ar visų svetimų žmonijų europietinimo spektakliu išreiškiama absoliuti prasmė 

priklauso pasaulio prasmei ar tik istoriniam ir beprasmiškam „to paties“ pakartojimui (historischen 

Unsinn derselben)“.84  „To paties pakartojimo“ būtinybė kyla iš vidinio – europietiško ir pagal 

analogiją – tam tikros kultūros „istorinio progreso“ pareikalavimo. Pateiktoje citatoje Husserlis 

paliečia ne tik iki jo buvusią, bet ir visą XX a. europietiškojo kolonializmo problemą. Kaip tiksliai 

nurodė JAV antropologas Akhil Gupta, komentuodamas Benedicto Andersono nacionalizmo 

tyrinėjimus, „istorinis progresas“ reiškia „gimimą pasaulyje tautų, konkuruojančių viena su kita, 

pasaulyje, kuriame nauji atvykėliai patalpinami į pradžios blokus kelionės, kuri jau prasidėjusi“.85  

Šiuo požiūriu huserliškoji kolonializmo ir nacionalistinio imperializmo kritikos 

remiasi istorine pasaulio analize. Nors jis nenagrinėja kapitalistinių kolonializmo ir imperializmo 

priežasčių, jų atidengimas yra neatsiejama fenomenologinės-antropologinės programos dalis. 

Husserlis pažymi, jog kitų kultūrų pažinimas ir per tą pažinimą nustatomas santykis su kitomis 

kultūromis turi būti atliekami pirmiausia suvokiant savo – europietiškosios kultūros esmę.86 Iš to 

seka, jog esmės atradimas neišvengiamai turėtų aktualizuoti ir kitas, dažnai fundamentaliai 

galiojančias sąmonės struktūras (kaip matysime toliau, Mickūnas skiria dėmesio pragmatizmo, 

materializmo, kapitalizmo fenomenų analizėms). 

Europietiškosios kultūros esmės suvokimo sąlygas Husserlis laiko transcendentalinio 

subjektyvumo sąlygomis. Kitaip tariant, suvokti kultūrą pirmiausia reiškia suvokti „save“ – ego, o 

tokio suvokimo tikslas, kaip parodė filosofijos istorija, gali būti sutapatintas su patogiausiomis, bet 

                                                
83 Civilizacijos sąvoką naudojame plačiąja kultūros prasme. Die Krisis Husserlis netaiko sąvokos „civilizacija“, bet 

kalba apie Europos kultūrą, kaip savo esmėje jungiančią kitas kultūras, kaip tautines. Tai jungčiai apibūdinti jis naudoja 

Übernationalität sąvoką. Europos kultūros, kaip turinčios savo esmę sampratą, taikydamas civilizacijos apibudinimą, 

tyrinėjimuose taiko Mickūnas. Analogiška prasme ir mes ją čia pritaikome.  
84 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 14. 
85 A. Gupta, Imagined Nations. A Companion to The Anthropology of Politics. Oxford: Blackwell, 2004, 271, 274. 
86 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 14, 72. 



 33 

ne racionaliausiomis sąlygomis. Paskaitoje Phanomenologie und Anthropologie (1931), 

kritikuodamas „gyvenimo antropologijas“, Husserlis teigia, jog mokslas, kuris nusigręžia nuo 

pasaulio tyrimo (Weltforschung) į „transcendentalinės-egologinės sąmonės srities savi-išradimą 

(Selbsterforschung) (...) reiškia nedaugiau kaip perėjimą prie pasauliui svetimos ir todėl neaktualios 

specializacijos“.87 Kitaip tariant, „gyvenimo antropologai“ taip sureikšmina savasties patirtį, kad ji 

išstumia universalios pasaulio ir alter ego patirties galimybę.  

XX a. pirmojoje pusėje „gyvenimo antropologija“ buvo įtakinga fizinės ir kultūrinės 

antropologijos kritikos sritis. Labiausiai ji pastebima penktajame ir šeštajame dešimtmečiais 

vykusios garsios diskusijos apie „žmogaus modelį ir kultūrinį kodą“ (Human Designe and Culture 

Code) kontekste. Šioje diskusijoje antropologai pabrėžė, jog kiekviena kultūrinė praktika turi savitą 

gramatiką, o tokie kultūriniai santykiai, kurie apibrėžiami kaip „ekonominiai, politiniai, legalūs, 

ritualiniai – yra įvilkti į simbolinį kodo drabužį“. 88  Į išpopuliarėjusią poziciją reagavo Søreno 

Kierkegaardo įtaką patyręs Otto von Meringas. Studijoje A Grammar of Human Values (1961), 

spręsdamas individo laisvo apsisprendimo visuomenėje problemą, jis vadovavosi prielaida, jog 

individui išsirenkant optimalų variantą iš daugybės galimų verčių, daugiausia lemia ne socialiai 

būtinos, bet individualios priežastys. Kaip ir „gyvenimo antropologai“, Otto von Meringas 

idealizavo individo pozicijas visuomenėje ir neįvertino aplinkinio pasaulio (Umwelt) svarbos.89 

Reziumuodami šios diskusijos rezultatus teigiame, kad iki šeštojo dešimtmečio antropologija 

(tiksliau – socialinė, anglosaksiškoji antropologija) yra pasidalinusi į dvi dalis – socialinį kodavimą 

ir socialinę inžineriją remiančią ir „nusigręžusią nuo pasaulio“ arba kaip išsireiškė Levi Straussas – 

„užsikrėtusią“ „egzistencialistiniu snauduliu“.90 Bet kuriuo atveju – ar antropologija veiktų kaip 

„socialinio kodo ir žmogaus modelio“ antropologija, ar kaip „gyvenimo antropologija“, Husserlio 

vėlyvųjų tyrinėjimų kontekste ji tik išryškina subjekto ir objekto dichotomiją ir yra priklausoma 

arba nuo individo pozicijos „sureikšminimo“ visuomenėje, arba nuo visuomenės 

„sureikšminimo“ individo gyvenime; fenomenologiniu požiūriu taip veikiantis mokslas neatitinka 

„autonomiško mokslo“ kriterijų.91  

Fenomenologijos, kaip „autentiško“ ir „autonomiško“ mokslo idėja, pagal Die Krisis 

programinį sumanymą, turi tapti visų „dvasios mokslų“ idėja. Kaip buvo apibrėžta dar 

Phänomenologische Psychologie (1925) paskaitose, fenomenologijos išradimas žymi „šimtmečio 

                                                
87 E. Husserl, Phanomenologie und Anthropologie. Philosophy and Phenomenological Research, Vol. 2, No. 1, Sep., 

1941, 13. 
88 E. Wolf, Anthropology, New Jersey: Englewood Cliffs, 1964, 43. 
89 E. Wolf, Anthropology, New Jersey: Englewood Cliffs, 1964, 46. 
90 C. Levi-Strauss, D. Eribon, Iš arti ir iš toli. Interviu knyga, Vilnius: baltos lankos, 2002, 143. 
91 E. Husserl, Phanomenologie und Anthropologie. Philosophy and Phenomenological Research, Vol. 2, No. 1, Sep., 

1941, 6, 13. 



 34 

posūkį filosofijoje, kuris reiškia naują deskriptyvų metodą ir iš jo išaugantį apriorinį mokslą, 

pristatantį principinį, griežtai mokslinės filosofijos organoną. Savo nuoseklia įtaka, jis įgalina visų 

mokslų metodinę reformą“.92 Tam kad tokia reforma įvyktų, Die Krisis autorius išskiria pagrindinę 

sąlygą – „natūralaus pasaulio“ redukavimą į „gyvenamąjį pasaulį“. Dagfinnas Follesdalis tiksliai 

pastebi, jog faktas, kad bet koks „gyvenamojo pasaulio“ tyrimas yra paremtas refleksyviu pasaulio 

duoties sąmonei natūralumo (jo savaime suprantamybės) tyrimu, įrodo, kad Husserlis visos 

mąstymo raidos metu nuosekliai prie to artėjo. 93  Jau viduriniuoju Grundprobleme der 

Phänomenologie (1910–1911), Analysen (1920–1927) tyrinėjimų periodu Husserlį aptinkame 

tyrinėjantį natūraliąją nuostatą bei išplečiantį fenomenologinės žiūros lauką iki kasdienių sąmonės 

struktūrų tyrimo. Die Krisis humanitarinių mokslų – visų pirma antropologijos ir psichologijos 

metodų universalizavimas grindžiamas „natūralaus pasaulio“ sampratos universalizacija. 

Atkreiptinas dėmesys, kad antropologijai šiame kūrinyje skiriamas labiau periferinis vaidmuo. Tuo 

tarpu psichologijos mokslo kritika ir jos universalizacijos programa yra išsami. 

 

 

b) Fenomenologinė XX a. pr. psichologijos kritika ir universalizacija 

  

Analizuodamas psichologijos mokslo funkciją Vakarų civilizacijoje, Husserlis teigia, 

kad empatija psichologijoje (pvz., biheviorizme) yra nustatoma per fizinę subjekto raišką. Pagal 

analogiją tyrinėdamas fizinės raiškos formas, psichologas atkuria psichofizinės sąmonės 

paveikslą.94 Tuo būdu žmogaus psichika yra toks „savyje ir sau esantis“ (In-sich- und Für-sich-Sein) 

objektas, kurio tyrimas remiasi determinizmu ir psichofizinėmis prielaidomis. 95 Tačiau žmogaus 

psichika nėra fizinė ir negali būti išvesta remiantis vien tik fiziniais jo duomenimis. Tokiu atveju 

psichologija niekuo nesiskiria nuo zoologijos, o žmogus, aš-subjektas, tyrinėjamas kaip animal 

rationale, arba dviejų – sielos ir kūno realybių junginys – „gyvūniška esmė“ (animalischen 

Wesen). 96  Per tokią jungtį kūnas konstituojamas ne kaip gyvenamas (Leib), bet fizinis kūnas 

(Körper), jis neturi jokios simultaniško laiko pagavos, jokio individualaus, asmeniškai išgyvenamo 

laiko. Taip pat yra ir su erdve – jis ne konstituoja erdvę, bet yra lokalumo pozicijoje. Taip Husserlis 

                                                
92  E. Husserl, Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester. 1925. Husserliana IX. Hague, 

Netherlands: Martinus Nijhoff, 1968, 277.  
93 D. Follesdal, Lebenswelt Husserlio tekstuose, Žmogus ir žodis, T. 3, Nr. 4, Vilnius: VPU, 2000, 62. 
94 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 251. 
95 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 247–249. 
96 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 476–477. 



 35 

„išardo“ visą empirinės psichologijos indukcinę „piramidę“. Problema ta, kad dualistinėmis 

prielaidomis besivadovaujanti psichologija vadovaujasi prielaida, kad 

„žmogaus“ „viduje“ egzistuoja tam tikra ypatinga realybė, kurios tyrimo sąlygos turi būti duotos 

empiriškai – kaip tam tikros fiziologinį procesą atitinkančios priežastys.  

Die Krisis, universalizuodamas psichologinę redukciją, Husserlis dirba taip pat kaip ir 

Grundprobleme der Phänomenologie (1910–1911). Jis įveda objektyvios žiūros epoche, o tada 

parodo, kad gauta sąmonė (baziniuose klausimuose – sąmonė kažko) taip pat gali būti abstrahuota 

kaip objektas: „viską, ką tokios sąmonės dabartyje aptinkame, galime paversti objektu, galiausiai 

išlaisvinant visą natūralią egzistenciją“.97 Minėtame paskaitų cikle Husserliui rūpi „pojūčių turiniai 

kaip totalinė objektų prezentacija“, tolimesniuose paragrafuose jį jau randame tyrinėjantį „žmonių 

pasaulį“ motyvacijos fenomeno požiūriu, tačiau tikrasis „visos natūralios egzistencijos 

išlaisvinimas“ atliekamas Die Krisis, kai „pritaikius pilną transcendentalinį epoche ir taip visiškai 

išsilaisvinus iš tradicionalistinių pagundų“, buvo atvertas „totalumas subjektyvumo, kuriame 

žmogus, intencionaliai-vidiniais ryšiais susaistytos žmonių sąjungos ir pasaulis, kuriame jie gyvena, 

pats intencionaliai objektiškai yra nulemtas (beschlossen); tai matyti ir sistemiškai ištirti“, rašo 

Husserlis, „bus talento ženklas (befähigt)“.98  

Psichologijos kritikos tikslas yra parodyti ją jos esmėje kaip atitinkančią universalios 

filosofijos – transcendentalinės fenomenologijos esmę. Kritikoje Husserlis numato keturis 

psichologijos transformacijos žingsnius: 1) psichologinės redukcijos universalizavimą – psichikos 

(sielos) kaip pasaulio koreliato išskyrimas, tyrimas ir aprašymas; 2) sąvokų gryninimą (reinigung) 

(sąvokos dažniausiai žymi senas prasmes, nebetinkančias aprašymams, todėl jos turi būti nuolat 

tikrinamos); 3) konkretaus gyvenimo esmės struktūrų (Wesensstrukturen eines originalen Lebens) 

tyrimą (tarkime motyvacijos, apercepcijos, etc.); 4) kaip žmonių gyvenamo pasaulio mokslas, per 

esmės struktūrų tyrimą psichologija tampa kartu ir jų gyvenimo istorijos psichologija (konkrečių 

aktyvių ir pasyvių sintezių modalumų, individualaus laiko sedimentacijos, taip pat įvairių kitų 

intencionalumus sudarančių horizontų struktūrų tyrinėtoja). Per šiuos momentus Husserlis priartina 

psichologijos mokslą prie jo idėjos – tyrinėti žmonių psichinius gyvenimus pagal tai, kokie jie yra 

savo aplinkiniame pasaulyje, o ne kokie turėtų būti pagal tam tikrą reiškinio projekciją. 99  

Būtent todėl, kad psichologija buvo traktuojama pagal gamtamokslinius kriterijus, ji 

tapo beverte. Apie tai rašydamas, Husserlis teigia, jog kaip dvasios mokslas, psichologija yra 

                                                
97 E. Husserl, The Basic Problems of Phenomenology, Dordrecht: Springer, 2006, 76. 
98 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 267. 
99 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 248–262, 313. 



 36 

neatsakinga. Baigiamajame žodyje Die Philosophie als menschheitliche Selbstbesinnung. 

Selbstverwirklichung der Vernunft 100 , Husserlis, užėmęs centrinę – universalios filosofijos ir 

atitinkamai – visų dvasios mokslų „tėvo“ poziciją, apibendrinantį tyrimą atlieka redukuodamas save 

– „Aš kaip asmeninį įvardį“ ir pamažu pakartotinai išplėtoja bendriausias universalios filosofijos 

temas idealistiniu fenomenologinės filosofijos prasmės požiūriu. Probėgšmais nužymėdamas 

Europos mokslų ir filosofijos, kaip mąstymo metafizikų paklydimus, šiame skyrelyje Die Krisis 

autorius teigia, jog protas yra kiekvieno habitualaus ir aktyvaus asmens ir Europos kultūros 

vystymosi apskritai tikslas. 

„Europos kultūros krizė“ yra toks daugialypis fenomenas, kurio formali sudėtis 

kūrinyje tūrėtų būti klasifikuojama taip: gamtos mokslų (pažinimo arba mąstymo metafizikos 

siaurąja prasme) krizė, kadangi išradimų ir eksperimentų prasmė nėra įvertinama 

„dvasiniame“ lygmenyje; dvasios mokslų (pagal išvardintą prioritetų tvarką: filosofijos, 

psichologijos, antropologijos, etc.) krizė, nes šie mokslai veikia pagal dualistinius ir 

objektyvistinius gamtos mokslams taikomus kriterijus; tautų (konkrečiai galėtų būti vokiečių, tačiau 

autoritariniai ir totalitariniai rėžimai tarpukario metu buvo visos Europos bruožas) krizė, kadangi 

visuomenė besąlygiškai palaiko „tautų dievaičius“ ir jų solipsistines ideologijas; žmogaus (arba 

žmonių – Husserlis naudoja visas įvardžių formas) krizė, nes ne tik dvasios mokslai negali 

pasirūpinti jo dvasine gerove, bet ir jis pats to padaryti negali, nes jam nėra duota jo paties proto 

„nuosavybė“ 101 ; galiausiai – „gyvenamojo pasaulio krizė“, arba kaip tradiciškai šiuo požiūriu 

išsireiškė Bianca Maria d‘Ippolito – „iracionalios galios“ pasaulis.102 

„Iracionali galia“ arba subjektyvizmas, kuris yra persmelkęs Europos kultūrą kaip 

racionalaus objektyvizmo kultūrą yra pagrindinė Die Krisis tyrinėjimų tema. Faktas, kad Vakarų 

pasaulio sąmonė yra iracionali yra įrodomas tik išskiriant pasaulio sąmonę kaip tokią, taigi, tik per 

„gyvenamojo pasaulio“ fenomenologiją. Todėl, apibendrinant, Die Krisis Husserlis siekia dviejų 

dalykų: 1) parodyti, kad Vakarų pasaulis yra tvarkomas nesuvokiant to pasaulio ir subjekto sąveikos 

                                                
100 Šis Die Krisis skyrelis pirmame leidinyje buvo patalpintas kūrinio gale, o vėlesniuose leidimuose jį jau aptinkame 

kaip 73 paragrafą. Vadovaudamiesi dviprasmiška skyriaus padėtimi (jis galioja tiek kaip tarpininkas tarp Die Krisis 

kūrinio ir kitų su juo susijusių tekstų (pvz., Vienos paskaita, 1928 m. paskaitos ir kt., tiek kaip visos Die Krisis 

problematikos baigiamasis žodis), jį interpretuojame kaip įvadą į gyvenamojo pasaulio fenomenologiją. Plg. E. Husserl, 
Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die 

phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 269–276. 
101 Kanto objekyvistinio dogmatizmo kritikoje parodėme, kad klasikinėje pažinimo teorijoje subjektyvus pažinimas 

laikomas iki-moksliniu ir beverčiu. Šia prasme bet koks racionalus subjektyvumas remiasi iš anksto suponuotomis 

apriorinėmis racionalumo sąlygomis, nustumdamas subjektyvų pažinimą į iki-mokslinio, praktinio pažinimo sritį. Plg. 

E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 96–97. 
102  B. Maria d‘Ippolito, The Concept of Lebenswelt From Husserl‘s Philosophy of Arithmetic to His Crisis. 

Phenomenology World-Wide: Foundations, Expanding Dynamisms, Life-Engagements, A Guide for Research and Study, 

Dortrecht: Kluwer Academic Publishers, 2002, 158. 



 37 

galimybių (arba tiesiog – gyvenimo) lauko (Lebensfeld); 2) parodyti, kaip per to lauko (jis dar 

laikomas Lebenswelt modalumu) atradimą, atrandamas „gyvenamasis pasaulis“, o per jį – Vakarų 

civilizacijos esmė.  

 

 

 

 

2.2. Europos likimo teleologija ir istorija 

 

 

Laikraščių pranešimai daugeliui yra nereikšmingas dalykas. Taip yra todėl, kad skaitytojai 

negali lokalizuoti naujos žinutės geografiškai. Jie neturi sausumos, jūros ir visos žemės 

paviršiaus vaizdinio (Ansicht)... Laikraščiai presuponuoja išplėstą pasaulio paviršiaus 

nuovoką. Priešingu atveju mes esame abejingi juose pateikiamiems pranešimams, kadangi 

nežinome kokia iš jų nauda. 

                

                                         I. Kant, Physische Geographie. 1775. 
 

 

 

 

1775 m. fizinės geografijos paskaitų įvadinėje dalyje Kantas apibrėžė objektyvaus „pasaulio 

vaizdinio“ („žemės paviršiaus“) idėją kaip sudarančią pagrindą subjektyviam pasaulio patyrimui. 

Žinia, klasikas per visą gyvenimą vos keletą kartų paliko Karaliaučių, tačiau būtina kelionės 

priemone visuomet laikė žemėlapį, kaip „sureguliuojantį“ „chaotišką juslumą“. Be „aklo 

klaidžiojimo“ ir objektyvaus pasaulio įsivaizdavimo, Kantas nurodė dar vieną santykio su pasauliu 

išraišką, kurią vėlesni geografai pavadino „kognityviniu žemėlapiu“.103 Pagrindinis tokio vaizdinio 

bruožas – subjektas jį kuria savarankiškai, pasaulio daiktus ir reiškinius reprezentuodamas per savo 

kultūriškai / socialiai sąlygotą žinojimą. Šitaip reprezentuotas pasaulis, moksliniu požiūriu Kantui 

atrodė nepakankamai apibrėžtas. Subjektyvios ir objektyvios pasaulio erdvių dualumo teorija, kaip 

apibrėžta klasikinės dichotomijos ir refleksijos pagrindu, ilgainiui tapo istoriniu šiuolaikinių 

politinių erdvės vizijų ir su jomis susijusių teritorializacijos procesų kritinio peržiūrėjimo 

pretekstu.104  

                                                
103 P. Richards, Kant's Geography and Mental Maps, Transactions of the Institute of British Geographers, No. 61, 

Blackwell Publishers, 1974, 9. 
104  Puikus tokios kritikos pavyzdys: E. Wolf, Europe and the People Without History. Berkeley: University of 

California Press, 1982. Įvadinėje knygos dalyje antropologas rašo: „Pagrindinis teiginys nurodo, jog žmonių pasaulis 

sudaro įvairovę, tarpusavio santykių procesų visetą, bei siūlo išardyti šią visybę po kąsnelį ir nebesurinkti jos į 

falsifikuotą tikrovę. Tokie konceptai, kaip „nacija“, „visuomenė“ ir „kultūra“, yra ženklai grasinantys paversti žodžius į 



 38 

Neatsiejama „objektyvaus pasaulio įsivaizdavimo“ kritikos dalimi tapo Husserlio 

„gyvenamojo pasaulio“ fenomenologija. Husserlis sutinka, kad pirmasis „subjektyvios patirties 

pasaulio“ – Lebensumwelt mąstytojas, mėginantis refleksyviai suteikti šiai patirčiai objektyvų 

pobūdį, po-dekartiškoje mąstymo metafizikos istorijoje yra Kantas. Tačiau Kantui pasaulis buvo 

duotas kaip savaime egzistuojantis. Jis neįvedė jokios subjektyvios jo refleksijos galimybės sąlygos, 

išskyrus gnoseologinę – pažinimo teorijos refleksiją. Kitaip tariant, nuvertindamas subjektyvią 

patirtį kaip iki-mokslinę, jis kartu nuvertino kitokios, negu pažinimo teorijos principus atitinkančios 

pasaulio refleksijos galimybę.105  

Die Krisis, išplėtojęs „gyvenamojo pasaulio krizės“ modalumus, Husserlis 

aktualizuoja filosofiją, psichologiją, istoriją ir antropologiją kaip vienos dvasios mokslų 

metodologijos – transcendentalinės fenomenologijos disciplinas. Įvesdamas dvasios mokslų metodų 

universalizaciją, Husserlis atliko tokius du svarbius dalykus: jis ne tik fenomenologiškai 

modernizavo ant klasikinės metafizikos pastatytus dvasios mokslus, nesunaikindamas jų 

autonomijos, bet taip pat privedė šių mokslų specialistus – mokslininkus prie vieno sąlygų skyrimo 

ir jų taikymo lauko. Tas laukas – tai fenomenologinės sąmonės tyrimo laukas (Arbeitsfeld, 

Wahrnehmungsfeld).106  Kitas svarbus pakeitimas – mokslinė arba fenomenologinė nuostata jos 

naudojimo galimybės sąlygų požiūriu niekuo nesiskiria nuo natūralios nuostatos pasireiškimo 

galimybių lauko, kitais žodžiais tariant, fenomenologinio tyrimo laukas yra „gyvenimo 

laukas“ (Lebensfeld). 107 Aptikę, jog fenomenologinės ir natūralios nuostatos raiškos laukas yra 

vienas ir tas pats, aptinkame naują, visų dvasios mokslų metodų taikymo tikslų tikslą – atvirą visų 

tyrinėjimų rubrikoms, „gyvenamąjį pasaulį“. Kitais žodžiais tariant, Die Krisis siekiama įrodyti, kad 

visi dvasios mokslai yra „gyvenamojo pasaulio mokslai“.108  

Pagrindinis tokio įrodinėjimo argumentas teigia, kad visi objektyvūs mokslai yra 

neatsiejama „gyvenamojo pasaulio“ dalis. Kitaip tariant, moksliniai faktai, suteikdami objektyvų 

statusą „gyvenamojo pasaulio“ reiškiniams, sukuria aukštesnio tipo faktus (idealybes). 109  Toks 

                                                                                                                                                            
daiktus. Tik suprantant šias sąvokas kaip santykių rinkinius, ir gražinant juos į tą lauką iš kurio jie buvo išskirti, galime 

tikėtis išvengti klaidingų išvadų bei padidinti mūsų supratimo dalį.“ Citatoje matome, jog mokslininkas siekia atmesti 

„mąstymo metafizikos“ modusus, kaip konkrečias, autentišką patirtį presuponuojančias (ontologizuojančias) žinojimų 

sistemas. 
105 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 105–110. 
106 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 16, 108. 
107 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 143. 
108 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 126. 
109 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 323. 



 39 

tyrimas parodo, kad „natūralaus gyvenimo“ (kitaip – kasdienio gyvenimo arba kantiškai – iki-

mokslinės patirties) faktai ir moksliniai faktai sudaro tą pačią subjekto veiklos, saviraiškos, santykių 

su kitais subjektais gyvenimo tikrovę. Todėl „gyvenamojo pasaulio“ tyrimas pirmiausia remiasi 

gyvenimo fenomenologija arba fenomenologiniu gyvenimo tyrimu.  

 

 

Gyvenimo samprata Die Krisis 

 

Gyvenimas (Das Leben) Die Krisis turėtų pagrįstai būti laikomas centriniu 

„formaliausiu“ fenomenu pristatant „gyvenamojo pasaulio“ fenomenologiją. Kūrinyje išskleista 

daugybė jo aktualumo modusų. Pagrindiniai: „gyvenimo prasmė“, „suvokimo gyvenimas“, 

„gyvenimo laukas“, „bendruomeninis gyvenimas“, gyvenimas „su tavimi“, „su juo“, „su jais“, 

„mokslo gyvenimas“ ir, žinoma, „gyvenamasis pasaulis“. Tokia fenomeno eksplikacijų įvairovė 

atskleidžia, kokia plačia prasme šią sąvoką Die Krisis naudoja Husserlis. Kita vertus, kaip 

nurodėme remdamiesi Phanomenologie und Anthropologie (1931), jis kritikuoja gyvenimo 

filosofijas (šiame tekste jis jas vadina antropologijomis) už tai, kad jų mąstytojai 

„gyvenimą“ transformuoja į uždarą egologinę struktūrą, kuriai dažnai būdingi vitalizmas ir 

biologizmas.110 Iš to suprantame, kad nepriklausomai nuo to, kokia plačia prasme gyvenimo sąvoka 

būtų taikoma Die Krisis, jos apibrėžimas yra griežtas.  

Dagfinnas Follesdalis parodo, kad 1917 m. atsirandant „gyvenamojo pasaulio“ sąvokai 

Husserlio tekstuose, gyvenimas buvo traktuojamas teigiant, jog jis visada yra „natūralus 

gyvenimas“, o „gyvenamasis pasaulis“ yra „natūralus pasaulis“. Tuo metu Husserlis rašė, jog kaip 

„gyvenantys ir funkcionuojantys subjektai“, mes esame įtraukti į kitų funkcionuojančių – 

„gyvenančių subjektų“ pasaulį.111 Taigi, jau šiuo periodu (Follesdalis teksto autentišką atsiradimą 

datuoja tarp 1917 ir 1920 m.) „gyvenimas“ yra subjekto ir pasaulio natūralaus santykio apibrėžimo 

sąvoka.   

Kitaip negu ankstesniuose kūriniuose, Die Krisis Husserlis suskliaudimą („išjungimą“) 

vadina „totaliniu natūralios gyvenimo nuostatos pakeitimu“. 112  Epoche totalizavimas susijęs su 

redukcijos radikalizavimu. Nieko panašaus ankstesniuose Husserlio kūriniuose nerasime. 

                                                
110  B. Maria d‘Ippolito, The Concept of Lebenswelt From Husserl‘s Philosophy of Arithmetic to His Crisis. 

Phenomenology World-Wide: Foundations, Expanding Dynamisms, Life-Engagements, A Guide for Research and Study, 

Dortrecht: Kluwer Academic Publishers, 2002, 158. 
111 D. Follesdal, Lebenswelt Husserlio tekstuose, Žmogus ir žodis, T. 3, Nr. 4, Vilnius: VPU, 2000, 62. 
112 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 151. 



 40 

Pavyzdžiui, Grundprobleme der Phänomenologie (1910–1911) rašymo periodu jis vienareikšmiškai 

atskiria fenomenologinės redukcijos sąlygas nuo natūralaus gyvenimo sąlygų. 113  Tuo tarpu Die 

Krisis susiduriame su problema, kad per redukciją išgaunama vieno ar kito dalyko sąmonė yra 

būtinai siejama su istorine Vakarų civilizacijos geneze. Dėl šios priežasties gali kilti įtarimas, kad, 

pavyzdžiui, pasitikėjimo „tautos dievukais“ sąlygų analizė, kuri siūlosi tapti politine kritika, 

neatitinka autentiško fenomenologinio tyrimo reikalavimų, nes jos motyvacija aiškiai remiasi 

natūralioje nuostatoje įgyta, bet neįvardinta patirtimi (Husserlis tose vietose netyrinėja atvejų, jis tik 

teigia, kokiomis proto sąlygomis „tautos dievukas“ remiasi). 114  Nepaisant tokios dvejonės, 

vėlyvasis Husserlio projektas yra nuoseklus būtent todėl, kad jis pagaliau apsisprendžia (o galbūt 

yra priverstas apsispręsti), jog jo tyrimas privalo peržengti mokslų kritikos ir savo metodo 

tobulinimo ribas ir būti pritaikytas pasaulio universaliausia prasme tyrimui.  

Kad tai įgyvendintų, Husserlis pasiūlo tokį radikalų epoche, kurio rezultate išskiriama 

„gyvenamojo pasaulio“ sąmonė. Pirmiausia redukuojamas „kasdieninio gyvenimo“ (kitaip – 

natūralaus), t. y., mokslo tyrimų ir atradimų panaudojimo, prisiminimų, etikos, bendražmogiškų 

santykių pasaulis, kuris savaime yra duotas kaip santykio su juo pagrindas („suvokimo grindys“). 

Jis suskliaudžiamas paliekant tik „nuogą“ transcendentalinio stebėtojo tašką (pagal Ideen I – ašį) ir 

tuo pačiu metu „išrandant pasaulio ir jo sąmonės koreliaciją“. 115 Taip „natūralus 

gyvenimas“ pakeičiamas į „sąmonės gyvenimą“. Jei Europos mokslų kritikos tikslas yra jų metodų 

universalizacija, tai dabar išskirta „pasaulio sąmonės“ dimensija turėtų būti laikoma tokios 

universalizacijos sąlyga. Po radikalios redukcijos bet koks pasaulio ir jo sąmonės koreliacijos 

tyrimas yra „sąmonės gyvenimo“ tyrimas. Ir vice versa – visos „sąmonės gyvenimo“ tyrimų 

rubrikos atitinka „gyvenamojo pasaulio“ tyrimo temas. „Sąmonės gyvenimo“ ribos yra identiškos 

„gyvenamojo pasaulio“ riboms. Kitaip tariant, pasaulį stebinčiai sąmonei jo identitetas konstituojasi 

kaip jos identitetas. Dėl to sąmonė netampa objektyvia pasaulio (pvz., tam tikro objekto) sąmone; 

tiksliau reiktų teigti, kad sąmonei atsiskleidžia pasaulio ir jo objektų, t. y., duotybių plačiausia 

prasme iki-objektyvi būtis, jų „kaip“.116 

„Duotybės kaip“ mus grąžina į Cartesianische Meditationen (1929), kur Husserlis 

klausia, kaip fenomenologui matyti ir suprasti jo imanentinėje „nuolatinės tėkmės“ sąmonėje 

identiškų objektų konstitucijas. Į klausimą jis atsako nurodydamas, kad kiekvienas intencionalumas 

                                                
113 E. Husserl, The Basic Problems of Phenomenology, Dordrecht: Springer, 2006, 49. 
114  Plg. E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine 

Einleitung in die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 316, 

336. 
115 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 154–155. 
116 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 267. 



 41 

turi „horizonto struktūrą“, o kiekvienas suvokinys, kuris skiriasi nuo to, kaip yra suvokiama, turi 

transcendentalinį indeksą, kuris kreipia link galimo jo suvokimo tipo galimos sintezės.117 Die Krisis 

Husserlis išplečia temą nurodydamas, kad kiekviena pasauliška duotybė priklauso tam tikro 

„horizonto Kaip duotybei“.118  

Toje pačioje Die Krisis dalyje Husserlis analizuoja „Helmholtzo 

vaizdinį“ (Helmholtz‘sche Bild), kuriame „natūralus gyvenimas“ dalinamas į „paviršiaus 

gyvenimą“ ir „gelmės gyvenimą“. Tame vaizdinyje „paviršius“ laikomas „gelmės“ projekcija. 

Atitinkamai, „gelmę“ sudaro „dažnai nereflektuojami ir nepastebi istoriniai prietarai“, kurie ir 

sąlygoja „paviršių“ (die Macht historischer Vorurteile).119 Remdamasis šiuo vaizdiniu, Husserlis 

teigia, jog egzistuoja ne to kas vadinama „gelme“ ir „paviršiumi“ vienakryptis suliejimas, bet 

„gyvenimo horizontas“ (Lebenshorizont).120 Jis taip pat turi „gelmę“ ir „paviršių“, kuriuos filosofas 

vadina „vidiniu“ ir „išoriniu“ horizontais. Objekto suvokimo („išgyvenimo“, „įsijautimo“) atveju 

visada esama jo savybių ir kitų objektų, kurie tuo metu yra numanomi ir kurie dalyvauja suvokime, 

bet tiesioginis dėmesys į juos nėra nukreiptas. Kita vertus, kartu duoti objektai turi kitas savybes ir 

kitus kartu su jais duotus objektus, kurie, stebint pirmąjį objektą, nebuvo numanomi.  

Tarkime, „pabrukęs uodegą šuo“. Pamatę gyvūną negalvojame, kad jis „neturi 

uodegos“, uodega nėra matoma, bet yra numanoma. Suvokdami gyvūną, indukcijos būdu, 

anticipuojame, koks tai yra šuo, kad jis bėga, kad jo uodega yra paslėpta. 121  Tuo metu, kai 

pamatome taip bėgantį šunį, kartu implicitiškai pagalvojame, kad kažkas jį įbaugino, kitaip tariant, 

numanoma uodega, kuri anticipuojama kaip „pabrukta“, nurodo į platesnį objektų ir įvykių 

horizontą. Taip persidengia vidinis – siaurinantis anticipacijos horizontas su išoriniu – platėjančiu ir 

begaliniu pasaulio horizontu. Arba kaip rašo Husserlis: kiekviename horizonte yra implikuoti 

tolimesni horizontai, taip galiausiai duotis veda kartu su savimi pasaulio horizontą ir tik per tai gali 

būti suvokta kaip pasauliška“.122 Atitinkamai, „gyvenimo horizontas“ fenomenologinėje patirties 

                                                
117 E. Husserl, Cartesian Meditations. An Introduction to Phenomenology, Hague/Boston/London: Martinus Nijhoff 

Publishers, 1960, 48–50. 
118 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 267. 
119 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 121–122. 
120 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 147. 
121  Husserlis rašo: „kiekvienas paskiro daikto išgyvenimas turi savo vidinį horizontą“, o „horizontas čia reiškia 

indukciją, kuri esmingai priklauso kiekvienam išgyvenimui ir yra nuo jo neatskiriama, nes pati yra išgyvenimo dalis. 

Terminas indukcija čia yra vartotinas, nes jis paaiškina indukciją įprastine išvados priėjimo prasme, o taip pat dėl to, 

kad implikuoja, jog pilnas indukcijos suvokimas veda atgal prie pirminės, pamatinės anticipacijos“. E. Husserl, 

Erfahrung und Urteil, prg. 8. Percituota iš: D. Follesdal, Lebenswelt Husserlio tekstuose, Žmogus ir žodis, T. 3, Nr. 4, 

Vilnius: VPU, 2000, 60. 
122 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 267. 



 42 

horizonto teorijoje apibrėžia visus galimus pasaulio ir jo sąmonės intencionalumų modalumus su 

visomis jiems būdingomis implikacijmis.123  

Iš šios plotmės Philipas Buckley pereina prie pastebėjimo, jog taip redukuotame 

pasaulyje gyvenantys subjektai yra monados, kurios būtinai turi langus.124 Egzistuoja skirtingi ir 

panašūs arba net atitinkantys vienas kitą tikslo požiūriu monadinių intencionalumų modalumai. Jau 

parodėme, kad intencija visada yra „kažko“ intencija, o „kažko“, „kaip kažko“ suvokimas 

implikuoja supratimą, jog intencija turi tam tikrą vidinę horizonto struktūrą, kuri invariantiškai 

jungiasi su kitų – išorinių horizontų struktūromis. Horizontų ir intencionalumų fenomenologija 

padeda pagrindus fenomenologinei istorijos teleologijai. 

 

 

Monadinė individuacija ir istorijos teleologija 

 

Dirbdamas Analysen zur passiven Synthesis ir Ideen II, Husserlis daugiausia nagrinėjo „natūralios 

nuostatos“ sąmonės struktūras. Koncentruotą to darbo rezultatą aptinkame „statinio ir genetinio 

fenomenologinio metodo“ analizėse. Dirbdamas šioje plotmėje, jis gilinasi į „monadinės 

individuacijos“ problematiką ir nurodo, jog monados orientacijos „tarp-monadinėje 

bendruomenėje“ konkretumas (pvz., tai yra tam tikro objekto monada; objektyvuota darbininko 

sąmonė arba „kiberpanko“ sąmonė, kaip kibernetinė monada, etc.) įrodo, jog ji nėra 

nepriklausoma.125 Būtina monados laisvės sąlyga yra transcnedentalinė jos savivoka, kurioje ji gali 

refleksyviai atsiskirti nuo savo objektyvuoto (natūralizuoto) konkretumo ir išplėsti savo suvokimo 

horizontą. Toks atsiskyrimas numatomas „fenomenologinėje nuostatoje“, be to, jis yra susijęs su 

sąmonės savistabos struktūra, kuri remiasi pačia pirmutine – transcendentalinio „Aš“ – sau duotimi. 

Tai aukščiausias sąmonės vertikalumo taškas. Žinoma, „aukščiausias“ ir „pirmutinis“ todėl, jog 

kiekvienoje konstitucijoje jis yra pati orientacija sąmonėje.  

Sąmonės vertikalumą Husserlis ekspilikuoja statinės fenomenologijos apibrėžime. 

Monados analizė priklauso „genezės fenomenologijos“ tyrinėjimų laukui. Tuo tarpu statinė, arba 

„konstituojanti fenomenologija“ tyrinėja sąmonės konstituciją plačiausia prasme. Ji taip pat aprėpia 

genezę (kaip monados genezę) bei žymi ribą, nuo kurios prasideda fenomenologinė filosofija 

apskritai. Statinė užsiima bendriausių sąmonės struktūrų tyrimu, taip pat ir „eidetine 

                                                
123 Plg. Jonkus, D. Patirtis ir refleksija: fenomenologijos filosofijos akiračiai, Kaunas: Vytauto Didžiojo Universitetas, 

2009, 87–91. 
124 R. Ph. Buckley, Political Aspects of Husserl‘s Call for Renewal. Transitions in Continental Philosophy, New York: 

State University of New York, 1994, 9. 
125  E. Husserl, Analyses Concerning Passive and Active Synthesis. Lectures on Transcendental Logic, Dordrecht, 

Boston, London: Kluwer Academic Publishers, 2001, 639.  



 43 

fenomenologija“, o genezės orientuojasi į konkrečios monados istoriją. Faktas, kad Analysen, Die 

Krisis Husserlis genezę išnaudoja kaip statinių išvadų apie pasaulį fenomenologiją (plg. Naujųjų 

amžių gamtamokslinio efektyvumo kritika; Galilėjaus gamtamokslio motyvacijos analizė) 126 , 

aiškiausiai įrodo, jog „fenomenologinė sąmonė“ jo filosofijoje visada yra „istorinė sąmonė“, o 

kiekvienas įsitraukimas į ją būtinai yra duotas per fenomeno (įvykio, ritualo, objekto, kūrinio, etc.) 

tarp-monadinės (arba intersubjektyvios) reikšmės konstituciją. Būtent stazėje paaiškėja, kad tam 

tikra esmė, kuri sąmonei yra duota kaip forma arba εἶδος, turi tikslą, kuris suteikia jai tam tikrą tarp-

monadinį išbaigtumą. Kitaip tariant, kiekvieno fenomeno konstitucija kartu implikuoja tarp-

monadinį jo konstitucijos tikslą.  

Staze vadiname vertikalumą, kuris fenomeno konstitucijoje nustato jo ypatingos 

duoties pasaulinį bendrumą. Tarkime, tai gali būti bendras subjektų požiūris į ritualą, meno kūrinį ar 

simbolį. Husserliui stazė veikia kaip tokio bendrumo parodymas ir įrodymas. Tyrinėdamas 

primordialinės sferos reiškinius (asociaciją, motyvaciją, apercepciją), jis parodo, jog egzistuoja 

„konstitutyvios teleologijos“ arba „idealių monadinių tėkmių galimybės, kuriose konstituojasi 

atitikimo vienovė“.127 Nors mes ir galime dirbdami su formomis parodyti fenomenų santykius ir jų 

galimybes, kada pasiekiame jų atitikimo vienovę, jos parodymas visiškai sutampa su sąmonės 

atliekama sinteze. Tai ir yra tas tikslas, kuris sutapdamas su tarp-monadinio fenomeno esme taip pat 

yra sąmonės pasiektas tikslas, jos τέλοϛ. Jo buvimas galutinai paaiškėja, kai suprantame, jog mes 

„turime“ žinojimus, kurie mums yra bendri. Matysime, jog sekdamas Husserliu, šią problematiką 

Mickūnas perkelia į kultūros filosofijos lauką. Jis teigia, jog sąmonės τέλοϛ (kitaip – bruožas) gali 

būti įrodytas pastebint, jog tą pačią eidetiką gali patirti kiekvienas. Sekdami Husserliu ir Mickūnu 

τέλοϛ vadinsime Quellidee, „šaltinio idėja“ arba „transcendentalinio šaltinio idėja“.128  

„Šaltinio idėja“ apibrėžia visus galimus sąmonės tikslus. Akivaizdu, kad jų yra daug, 

nors galutiniame apibrėžime kalbame apie vieną, jungiantį visas sąmonės struktūras. Quellidee yra 

tikslo idėja, kuri nurodo ne tikslą, bet jo galimybę. Žmonių pasaulis, tarp-monadinės sistemos 

mums gali pilnai atsiskleisti tik todėl, jog egzistuoja ši idėja. Kita vertus, ypač vėlyvuosiuose 

Husserlio ir jo fenomenologinės mokyklos autorių tekstuose, ji pati yra to pasaulio tikslas, todėl 

susidaro transcendentaline prasme akivaizdi galimybė judėti nuo vienybės prie atskirybės 

                                                
126 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 7, 36.  
127  E. Husserl, Analyses Concerning Passive and Active Synthesis. Lectures on Transcendental Logic, Dordrecht, 

Boston, London: Kluwer Academic Publishers, 2001, 633. 
128 A. Sverdiolas, Visa aprėpianti dabartis. Algį Mickūną kalbina Arūnas Sverdiolas, Vilnius: baltos lankos, 2004, 53; 

A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 94–95; E. Husserl, Die Welt der Lebendigen Gegenwart und Die Konstitution der Ausserleiblichen 

Umwelt, Philosophy and Phenomenological Research, Vol. 6, No. 3, Mar., 1946, 325. 



 44 

neprarandant ir nepresuponuojant pasaulio kaip visumos. 129  Šioje plotmėje išryškėja unikali 

fenomenologinės filosofijos dimensija, kurią laikau ypatingai svarbiu, o galbūt ir fundamentaliu jos 

aspektu. Išryškėja transcendentalumo dimensija, kuri absoliutizuoja patį patirties struktūros duoties 

būdo suvokimą. Tai – transcendentalumas, apie kurį Finkas pasakė, jog kartą jį realizavus, sąmonė 

visada liks jo įtakota arba pakeista. Tai – transcendentalumas, kuris „nei gimsta nei miršta“, 

mąstymo būdas, kuris pranokdamas patį mąstymą, tampa universalios jo duoties sau absoliutu.130 

Kaip matysime toliau, Die Krisis „šaltinio idėja“ yra tokia idėja, kuri leidžia konkrečios monados 

istoriją suvokti kaip teleologinę gyvenamojo pasaulio harmoniją.  

Iš to kas aptarta, paaiškėjo, jog kiekvienas intencionalumas, kaip turintis horizonto 

struktūrą, kartu turi tam tikro pobūdžio orientaciją, kuri kreipia mus į tam tikrą vidinį horizontą. 

Genezės fenomenologijos požiūriu jo tyrimas veda į tolimesnį monadinės individuacijos (jos 

genezės) išplėtojimą, kuriame atsiskleidžia intencionalų monados gyvenimą lemiančios monados 

istorijos sąlygos. Pateikta analizė įrodo, kad intencijos horizontalumas (t. y., gyvenimas patirties 

struktūros horizontuose) visada remiasi tam tikru vertikalumu (staze), kuris apibrėžia jos 

konstitutyvų tikslą. Kitais žodžiais tariant, monados istorijos tyrimo tikslas atitinka jos gyvenimo 

pasaulyje tikslą. Taip per individualią genezę tampa suprantami teleologiniai Vakarų civilizacijos 

istorijos tikslai. Nemotyvuotas – neįtarpintas pasaulyje šių tikslų suvokimas yra neįmanomas, todėl 

toliau analizėje nagrinėsime gyvenimą, kaip pasaulio ir jo sąmonės koreliaciją motyvacijos 

fenomeno požiūriu.  

 

 

Motyvacija ir motyvacija „dvasios darbams“ 

 

Pirmą kartą motyvacija, kaip pamatinė fenomenologijos sąvoka, iškilo Logische Untersuchungen 

(1900–1901) nuo kauzalinių empirinės psichologijos jungčių atskiriant fenomenologinę sferą. 

Eksplikuodamas sąvokos atsiradimą, Ideen I Husserlis teigia, jog ji yra universalizacija 

„motyvacijos, atsižvelgiant į kurią, tikslo norėjimas motyvuoja jo suvokimo būdą“ (47§). Pradedant 

nuo 1910 m. atliktos Individualios sąmonės motyvacijos kontekstų analizės, po to, Grundprobleme 

der Phänomenologie (1910–1911), vėliau, Analysen zur passiven Synthesis (1918–1926), 

Cartesianische Meditationen (1929) ir, žinoma, Die Krisis, stebime nuoseklią Husserlio tyrinėjimų 

                                                
129  U. Melle, Die Phänomenologie Edmund Husserls als Philosophie der Letztbegründung und radikalen 

Selbstverantwortung, Edmund Husserl und die Phänomenologische Bewegung, Freiburg, München: Karl Alber, 1988, 

51; A. Sverdiolas, Visa aprėpianti dabartis. Algį Mickūną kalbina Arūnas Sverdiolas, Vilnius: baltos lankos, 2004, 54. 
130  E. Husserl, Analyses Concerning Passive and Active Synthesis. Lectures on Transcendental Logic, Dordrecht, 

Boston, London: Kluwer Academic Publishers, 2001, 151. 



 45 

tendenciją motyvaciją eksplikuoti taip, kaip jis tai atliko Ideen II, nurodydamas, jog „motyvacija yra 

pats dvasios gyvenimo teisėtumas“131, arba Schützo pasiūlytos sintezės būdu – tai yra „bazinė 

asmens (Person) gyvenimo taisyklė“.132 Vis dėlto turėtume sutikti su Anthony J. Steinbock teiginiu, 

jog iki Analysen ir Ideen II, motyvacijos fenomenas (tai taip pat galioja asociacijai, prieraišumui, 

apercepcijai ir kinestezei) tyrinėjamas abstrakčiame, t. y., aprašomosios fenomenologijos 

lygmenyje.133 Kitaip tariant, nors iki 1920 m. Husserlis tyrinėja „natūralaus pasaulio“ motyvacines 

sistemas, o motyvaciją supranta kaip universalią struktūrą, kuri pakeičia kauzalumo teoriją ir 

apibrėžia laiko sąmonės konstituciją, visos jo įžvalgos gaunamos apsiribojant eidetinėmis 

transcendentalinės konstitucijos redukcijomis bei empiriniais pavyzdžiais.  

Fenomenologinės filosofijos klasifikacijoje, kurią Husserlis įvedė Analysen, 

formuluodamas „statinį ir genetinį fenomenologijos metodą“, motyvacija priskiriama „genezės 

fenomenologijos“ tyrinėjimų sferai. 134  “Genezės fenomenologija“ – tai „primordialinio tapsmo 

laike“, „vienos sąmonės formos genezės kitoje formoje“ fenomenologija, kuri nušviečia „istorinę 

monados tamsą“ per motyvacijos, apercepcijos, prieraišumo ir asociacijos modalumus. Ji dar 

vadinama „faktiškumo fenomenologija“. 135  Kaip „formalus universalios genezės dėsnis“, 

motyvacija paaiškina pagrindinius monados ir pasaulio santykinumų principus, kuriuos Husserlis 

vadina komposibilumą (simultaniškumą, vienalaikiškumą) valdančiais esmės dėsniais („faktiškai – 

buvimo-kartu arba buvimo-vienas-po-kito ar tokio buvimo galimybę reguliuojančiomis 

taisyklėmis“). Jie yra „priežastingumo plačiausia šio žodžio prasme dėsniai – dėsniai, nustatantys 

„jei-tai“ santykius“. 136  „Genezės fenomenologijos“ įvedimas ir transcendentalinės konstitucijos 

perdarymas į „genezės konstituciją“ atvėrė priėjimą prie konkrečios monados su konkrečiu 

habitualiu ego gyvenimo tyrinėjimų. 

Išsamiausiai motyvacijos sampratą Husserlis išplėtojo Ideen II. Rodydamas, kokia 

prasme motyvacija yra fundamentali dvasinio pasaulio taisyklė, darbą jis pradeda išskirdamas 

transcendentalinį ego. Kaip ir daugelyje kitų tekstų, čia Husserlis analizuoja transcendentalinio 

                                                
131 E. Husserl, Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy, Second Book: 

Studies in the Phenomenology of Constitution, Dordrecht: Kluwer, 1989, 231. 
132 A. Schuetz Edmund Husserl's Ideas, Volume II, Philosophy and Phenomenological Research, Vol. 13, No. 3, Mar., 

1953, 406. 
133  Anthony J. Steinbock, Husserl’s Static and Genetic Phenomenology: Translator’s Introduction to Two Essays, 
Continental Philosophy Review 31, Netherlands: Kluwer, 1998, 131. 
134  E. Husserl, Analyses Concerning Passive and Active Synthesis. Lectures on Transcendental Logic, Dordrecht, 

Boston, London: Kluwer Academic Publishers, 2001, 627. Šiame tekste Husserlis prie „universalių generalinės sąmonės 

struktūrų fenomenologijos“ ir „konstitucijos fenomenologijos“ (kitaip – „statinės“ arba „aprašomosios“) prijungė 

„genezės fenomenologiją“ (kitaip – „genetinę“ arba „aiškinamąją“) (E. Husserl, Analyses Concerning Passive and 

Active Synthesis. Lectures on Transcendental Logic, Dordrecht, Boston, London: Kluwer Academic Publishers, 2001, 

628–629).  
135  Anthony J. Steinbock, Husserl’s Static and Genetic Phenomenology: Translator’s Introduction to Two Essays, 

Continental Philosophy Review 31, Netherlands: Kluwer, 1998, 132. 
136 E. Husserl, Karteziškosios meditacijos, Vilnius: Aidai, 2005, 94.  



 46 

tapatumo problemą ir teigia, jog išskirtas ego turi aiškiai refleksijoje matomus jo identiteto 

koreliatus, t. y., tai, kaip šis ego reiškiasi būtent kaip šis ir tyrinėja jo „ego-iškumą“. Paaiškėja, kad 

kaip orientacijos centras, jis priklauso „mano daiktiško kūno noematinio suvokimo turiniui, o 

patirties pozicionavimuose jis priklauso kūnui, kaip intuityviai konstituotam objektyvumui. Jis 

priklauso tam pasirodymo lygiui, kuris yra jau konstituotas pasirodyme. Taip randame originalų ir 

specifiškai subjektyvų ego tikrąja prasme: laisvės ego, dalyvaujantį, apgalvojantį, lyginantį, 

skiriantį, teisiantį, vertinantį, viliojantį, atstumiantį, linkusį į, geidžiantį ir norintį ego“137. Šiame 

stebėjimo procese paaiškėja, jog būdamas aktyvus, ego kartu yra pasyvus, kitaip tariant, jo 

„elgesys“ konstituojamas kaip priklausomas nuo objektų traukos (stimuliacijos) jėgos, kuri, 

atitinkamai, atsiranda iš to, kad dauguma pasaulyje mus supančių dalykų yra jau konstituoti ego. 

Tuo būdu objektyviai išskiriame tai, kas jau yra „turima“ (apsėdimas, valdingumas, etc.). 

Iš to, kas aptarta, matome, jog Husserlio intencionalaus ego tyrinėjimai visų pirma 

remiasi apercepcijos analize. Apercepcija reiškia, kad noema ir noematinis objektas yra 

imanentiškai konstituoti, t. y., kad objekto sąmonė jau yra sukurta. Siaurindamas motyvacijos 

tyrinėjimus, Husserlis teigia, jog „apercepcijos“ ir „pozicijos-užėmimo“ genezės konstitucijos 

struktūros galioja ir proto arba logikos pagrindų ir racionalaus sprendimo analizėms: „egzistuoja iš 

anksto duotos proto motyvacijos atvejis, motyvacijos, kuri turi vidinę evidencijos sandarą; tai 

evidencija, kuri gamina konstitutyvinius aukštesnio lygio sąmonės junginius, gamina kartu su 

„tikros būties“ regiono koreliatais plačiausia prasme“.138 Tokie pavyzdžiai yra tam tikras efektyvus 

(arba adekvatus socialinėje situacijoje) elgesys remiantis proto normomis arba etinis vertinimas 

vadovaujantis tam tikru imperatyvu ar tradicija. (Pastaruoju atveju vertinama ne tai, kas patiriama, 

bet tai, „dėl ko“ nėra patiriama. Kitas apercepcijai artimas sąmonės modusas yra asociacija. Tai toks 

sąmonės stovis, kuris nestebint yra lemiamas praeityje gyvenime siektų tikslų sedimentacijų.) Todėl 

žvelgiant iš fenomenologinės Husserlio perspektyvos, egzistuoja dviejų rūšių motyvacijos, 

lemiančios filosofinį mąstymą („dvasios darbus“). Pirma rūšis yra nerefleksyvi, metafiziškai arba 

kitaip motyvuota, antra – tokia, kuri remiasi pati savimi ir siekia racionalios fenomenų prezentacijos 

parodant, kokios priežastys trukdo arba dalyvauja fenomeno gyvenime.  

 

 

 

 

                                                
137 E. Husserl, Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy, Second Book: 

Studies in the Phenomenology of Constitution, Dordrecht: Kluwer, 1989, 224–225. 
138 E. Husserl, Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy, Second Book: 

Studies in the Phenomenology of Constitution, Dordrecht: Kluwer, 1989, 233–234. 



 47 

2.3. Epoche radikalizavimas ir egzistencinis mąstymas 
 

 

Ideen I (1913) pristatydamas eidetinės fenomenologijos projektą, Husserlis tradiciškai pradeda nuo 

redukcijos. Šį kartą tai yra „išplėstinė redukcija“, kuri redukuoja visas mokslų sritis ir apibrėžia 

vienintelę materialinę-eidetinę sritį, kurią jis vadina „fenomenologiškai apvalyta sąmone“. Tai yra 

sritis, kurioje Husserlis nužymi skirtumą tarp „transcendentalinių“ ir „transcendentiškų esmių“ ir 

tuo būdu apibrėžia imanentinį fenomenologinio tyrimo lauką. 139  Taigi, šiuo tradiciniu būdu 

Husserlis pateikia dvi tiesos sampratas: tiesą, kurios ontologinė prasmė nustatoma per 

transcendentalinę-eidetinę redukciją ir tiesą, kuri yra nustatoma abstrahavimosi nuo patirties būdu. 

Toliau skaitydami sužinome, kad „išplėstinėje redukcijoje“ pirmoji tiesos samprata atlieka sąmonės 

pagrindo arba sąmonės a priori vaidmenį, tuo tarpu abstrahavimo galimybė imama kaip objektyvi 

galimybė. Stebėdamas sąmonės požiūriu objektyvias abstrahavimo galimybes, Husserlis 

tipologizavo įvairiausias jų specifikas. Kiekvienas atvejis buvo tiriamas parodant, kokiu būdu tam 

tikros esmės (tikrovės) pažinimas išskiria ne esmę, bet tos esmės suvokimo (pažinimo) būdą ir 

pagamina „esmės sąmonę savyje“. 140  Taip Husserlis kritikavo pozityvizmą, formaliąją logiką, 

formaliąją ontologiją, empirinę psichologiją, antropologiją ir sociologiją, galiausiai, visą klasikine 

epistemologija besiremiančią filosofiją („scholastiką“).  

Šiuos tyrimus karūnuoja Ideen II (1952) randama natūralios proto motyvacijos 

analizė. Husserlis rašo: „egzistuoja iš anksto duotos proto motyvacijos atvejis, motyvacijos, kuri 

turi vidinę evidencijos sandarą“; turima mintyje „evidencija, kuri gamina konstitutyvinius 

aukštesnio lygio sąmonės junginius kartu su „tikros būties“ koreliatais plačiausia prasme“.141 Taigi, 

Husserlis turi mintyje tam tikrą „pasyviai“ sąlygotą mąstymo būdą. Dar rašydamas Philosophie der 

Arithmetik. Psychologische und logische Untersuchungen (1891), jis parodė, kad neišmanydamas 

                                                
139  Sutrumpintai tariant, tai yra „individualių objektų“, kurių esmės yra imanentiškai apčiopiamos, („imanentiškų 

esmių“) laukas. „Individualiu objektu“ Husserlis vadina patirties objektą, kuris yra „individualus“ todėl, kad jo esmė 

skiriasi nuo visų jo esmės apibrėžimo būdų, kurie yra ontologiniai arba loginiai. „Individualaus objekto“ faktas (jo 

esmės tiesa), apibrėžiamas sąmonės imanencijoje, visą laiką (redukuotos sąmonės individualų „tėkmės“ laiką) išlaikant 

skirtumą tarp jos ir įvairiausių „individualaus objekto“ esmės modalumų, kuriuose jis atitinka tam tikrą formaliosios 

logikos ribose nustatomą ontologinę tiesą. Aptardamas šį skirtumą, Husserlis yra savikritiškas ir teigia, kad Logische 
Untersuchungen (1901) jis nuolat painiojo skirtingo pobūdžio esmes ir todėl kartais jo atliktų sprendimų imanentinės 

esmės būdavo loginio – kategorialinio pobūdžio. E. Huserlis, Grynosios fenomenologijos ir fenomenologinės filosofijos 

idėjos, Filosofijos istorijos chrestomatija, Vilnius: Mintis, 1974, 194–197. 
140 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Tübingen: Max Niemeyer 

Verlag, 2002, 39. 
141 Pavyzdžiui: „efektyvus aktas“ (tarkime – loginis pagrindimas) kitų efektyvių aktų motyvacijos sferoje, „kuri remiasi 

proto normomis“. Kitas pavyzdys liečia vertinimus: „vertinimų sferoje, pasirenkant premisą, būtinai dalyvauja kitas 

vertinimas, kuris, manytina, yra ir kažko kito vertinimas“; „taip atsiranda norėjimas, kaip sprendimas nuspręsti kažką 

kita.“ E. Husserl, Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy, Second Book: 

Studies in the Phenomenology of Constitution, Dordrecht: Kluwer, 1989, 234. 



 48 

logikos, žmogus geba skaičiuoti, nors aritmetika galiausiai ir remiasi formaliąja logika.142 Taip pat 

yra su „iš anksto duotos proto motyvacijos evidencija“ – racionalūs (arba loginiai) sprendimai 

įmanomi todėl, kad kaip tokie sprendimai, jie pasitvirtina pačioje racionalių sprendimų motyvacijos 

sferoje. Iš to išeina, kad racionalus arba loginis sprendimas yra objektyvus ne todėl, kad jis 

objektyviai atitinka savo apibrėžiamą sritį, o todėl, kad jo objektyvumas yra determinuotas jo 

reikalaujančių „išorinių“ (objektyvių) sąlygų. 

Apibendrinant, egzistuoja du „esmės sąmonės savyje“ modeliai: (1) pagal kurį 

objektyvi tiesa yra subjektyvi todėl, kad abstrahuojama esmė yra objektyvuojama pagal a priori 

duotas sąlygas (galiausiai fenomenologijoje daromas principinis skirtumas tarp fenomeno ir 

objekto); (2) modelis, pagal kurį subjektyvus (tradiciškai vadinamas iki-moksliniu, iki-objektyviu) 

mąstymas yra objektyvus, nes atitinka būtent tokio pobūdžio jį motyvuojantį racionalumą. 

Nagrinėdami šių sąmonių sąsajas, Husserlis ir Heideggeris akcentavo: (1) jų natūralų panašumą143 – 

du „esmės sąmonės savyje“ modeliai praranda skirtumą objektyvuotoje (racionalizuotoje) subjekto 

motyvacijos plotmėje; (2) iš šio panašumo augantį ir visas veiklas determinuojantį/persmelkiantį 

racionalios „galios iracionalumą“.144 Tam kad apčiuoptų taip pasireiškiančios galios plotmę, po 

Husserlio mąstę autoriai – Heideggeris, Merleu-Ponty, Foucault, Pierre Bourdieu ir dauguma kitų 

stengėsi kuo autentiškiau suvokti imanentines „dvasios mokslų“ ir „gyvenamojo pasaulio“ analizės 

prielaidas. Foucault absoliutizavo galią, kaip mikrofizinių valdžios santykių fenomeną 145 , o 

Heideggeris, Merlau-Ponty ir Bourdieu išryškino tarpinę, refleksyviai kuriamą imanentinės 

sąmonės plotmę, kurioje galima atskleisti objektyvias – egzistencines, institucines ir simbolines 

racionalios galios iracionalumo prielaidas ir tendencijas.  

 

 

 

 

                                                
142 D. Moran, Introduction to Phenomenology, New York: Routledge, 2000, 97. 
143  Die Krisis Husserlis paeiliui kritikuoja tiek socialinius, tiek psichologijos mokslus, nuolat kartodamas, kad šių 

mokslų objektyvumas yra nustatytas a priori ir subjektyviai; kitur jis priartėja prie tokių politinio mąstymo struktūrų 

kritikos, kurios, kaip ir minėtieji dvasios mokslai, painioja suvokiamąjį su jo suvokimo būdu. Jei pirmu atveju turime 
reikalą su metafizinio mąstymo kritika, tai antru – su natūralios (arba iki-objektyvios, iki-mokslinės) sąmonės kritika. 

Vis dėlto transcendentaliniu požiūriu skirtumas tarp šių dviejų suvokimo struktūrų neegzistuoja, todėl šios dvi 

struktūros gali būti ir paprastai būna sąmoningai (kaip nacistinės anatomijos ir psichologijos) arba nesąmoningai (kaip 

Heideggerio Neugier pavyzdyje) painiojamos. Plg. E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 

transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, 

Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 324, 336. 
144  B. Maria d‘Ippolito, The Concept of Lebenswelt From Husserl‘s Philosophy of Arithmetic to His Crisis. 

Phenomenology World-Wide: Foundations, Expanding Dynamisms, Life-Engagements, A Guide for Research and Study, 

Dortrecht: Kluwer Academic Publishers, 2002, 158. 
145 Plg. M. Foucault, Seksualumo istorija, Vilnius: Vaga, 1999, 73. 



 49 

Socialinės iracionalios galios sąlygos ir radikalios abejonės svarba 

  

Imanentinės „racionalios galios iracionalumo“ tyrimo plotmės išskyrimas remiasi dvejomis 

susijusiomis fenomenologinės filosofijos taikymo kryptimis: eidetine fenomenologija, 

imanentizuojančia transcendentinės tiesos esmę ir „natūralaus („gyvenamojo“) 

pasaulio“ fenomenologija, kurioje eidetinis tyrimas atskleidžia tam tiką pasaulinę arba socialinę tos 

esmės prasmę. Eidetiniu „natūralios nuostatos“ tyrimo požiūriu, bet kokia subjekto veikla yra 

protenciškai orientuota ir šia prasme ji visada yra „objektyvi“ (arba produktyvi plačiausia 

prasme).146 Kitaip tariant, bet kokia „natūrali sąmonė“, kaip „esmės sąmonė“ yra „savyje“ ta prasme, 

kuria ji yra įsitraukusi į tam tikrą veiklą, arba Husserlio žodžiais, ta prasme, kuria ji užima savo 

motyvuotą poziciją „gyvenamajame pasaulyje“. 147 Motyvuota subjekto pozicija visada yra 

konstitutyvi (arba Bourdieu sakytų – produktyvi), tačiau jokia konstitucijų analizė nėra išbaigta be 

genetinės jų suvokimo plotmės; tiksliau, be suvokimo, kokių sąlygų istorijoje šios konstitucijos 

realizuojamos.148 Tačiau nors Die Krisis Husserlis ir mėgino išplėsti istorinių sąlygų tyrimo lauką, 

kaip „gyvenamojo pasaulio“ tyrimo lauką, mūsų manymu, šis tyrimas liko priklausomas nuo 

fenomenologinės filosofijos, kaip autentiško mokslo išsaugojimo tikslų.  

Atkreipkime dėmesį, kad die Krisis Husserlis vos vieną kartą aktualizuoja tai, kas jį 

liečia socialine prasme betarpiškai, t. y., analizuodamas „nacionalinių dievukų“ garbinimą. 

Saugodamas metodo autentiškumą („fenomenologinė redukcija neturi motyvacijos“149), jis iš visų 

jėgų stengiasi nesuteikti progos jį apkaltinti šališkumu. Taip „užsidarydamas“ transcendentalinėje 

istorinių „gyvenamojo pasaulio“ sąlygų tyrimų plotmėje, Husserlis (1) nepanaudojo istorijos 

(genezės) fenomenologijos visu jos pajėgumu 150 ; (2) paliko unikalią aliuziją į socialinį 

fenomenologo ir fenomenologijos „užsidarymą“, kuris išplėtotos eidetinės (tikslų) fenomenologijos 

                                                
146 P. Bourdieu, L. J. D. Wacquant, Įvadas į refleksyviąją sociologiją, ALK: Baltos lankos, 2003, 167. 
147 E. Husserl, Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy, Second Book: 

Studies in the Phenomenology of Constitution, Dordrecht: Kluwer, 1989, 233–234. 
148 Husserlis tai įrodinėja Analysen zur passiven Synthesis (1918–1926). Šiame tekste prie „universalių generalinės 

sąmonės struktūrų fenomenologijos“ ir „konstitucijos fenomenologijos“ (kitaip – „statinės“ arba „aprašomosios“) jis 

prijungė „genezės fenomenologiją“ (kitaip – „genetinę“ arba „aiškinamąją“) (E. Husserl, Analyses Concerning Passive 

and Active Synthesis. Lectures on Transcendental Logic, Dordrecht, Boston, London: Kluwer Academic Publishers, 
2001, 628–629).  
149 E. Husserl, The Basic Problems of Phenomenology, Dordrecht: Springer, 2006, 49. 
150 Skaitydami Analysen zur passiven Synthesis (1918–1926) atrandame, kad pateikdamas fenomenologinės filosofijos 

sistemos pakopas (generealinę sąmonės struktūrų, statinę ir genezės), genezės fenomenologiją jis pateikia kaip statinės 

fenomenologijos sritį, kurios atskleidimas ir yra statinis, t. y., konstitutyvus primordialinių patirties sąlygų sistemos 

išplėtojimas, bet ne konkretus jų aktualizavimas (žr. priešpaskutinės nuorodos šaltinius). Tai patvirtina ir Bourdieu 

kritika, kurią jis skiria Husserliui ir Scheutzui. Jo manymu, absoliutizuodami fenomenologinę refleksiją ir pirminę 

socialinę patirtį, fenomenologai pasitenkino jos apibrėžimu, bet nepasistengė išplėtoti, „kokiomis sąlygomis yra galimas 

toks doxa lygmens patyrimas“. P. Bourdieu, L. J. D. Wacquant, Įvadas į refleksyviąją sociologiją, ALK: Baltos lankos, 

2003, 103. 



 50 

požiūriu pasiūlo naujas refleksyvumo interpretavimo galimybes. 151  Taip fenomenologinio 

metodo taikymas jo autentiškumo išsaugojimo tikslais buvo atribotas nuo socialine prasme 

motyvuoto fenomenologinės filosofijos pozicijos užėmimo. Tiksliau, jos užimta pozicija buvo 

transcendentalinė – fenomenologinė ir filosofinė filosofijos istorijos prasme. 152  Kitaip pasielgė 

Merleau-Ponty, Heideggeris ir Bourdieu, kurie peržengė fenomenologinio trancendentalumo ribas, 

kiekvienas savaip parodydamas, kad transcendentalinės sąmonės universalumas, atskleisdamas 

universalias „gyvenamojo pasaulio“ struktūras jose išnyksta, užleisdamas vietą tam, kas jo dėka yra 

suvokiama (tai įrodo dosnios Heideggerio egzistencialų analizės, Merleau-Ponty kūno 

fenomenologijos išplėtojimas; taip pat, kaip matysime vėliau – Algio Mickūno kosmoso 

fenomenologija). 

Paaiškėjus, kad suvokinys gali būti svarbesnis už patį suvokimo būdą, grįžtame nuo 

metodo, prie jo taikytojo. Tam tikslui norime aktualizuoti Bourdieu sociologinį požiūrį, kuris 

nurodė „radikalios abejonės“ svarbą konstruojant sociologijos objektą, bei sugalvojo, jog objekto 

konstravimas įmanomas tik kaip fenomenologinio metodo sociologizavimas. Bourdieu rašo: 

„socialinis mokslas neišvengiamai yra žinojimo žinojimas ir turi sudaryti pirminio lauko patyrimo 

arba, tiksliau sakant, santykio tarp skirtingų laukų ir skirtingų habitus invariantų ir variacijų, 

sociologiškai grindžiamos fenomenologijos galimybes“. 153  Taigi, fenomenologinio tyrimo 

galimybės sąlygos tapatinamos su „pirminio“ lauko sąlygų apibrėžimu, tačiau tik tam, kad 

pastarosios būtų redukuotos, siekiant to lauko sąlygų ir jame veikiančių socialinių subjektų (P. B. – 

agentų) elgesio (habitus) santykių tyrimo. Iš to galime matyti, kad „radikali abejonė“ yra socialinė 

ir sociologinė abejonė – taip pats sociologinis tyrimas tampa socialinio objekto konstravimo 

problema. Bourdieu teorijoje sociologas yra motyvuotas tirti socialinį lauką, nes sociologija yra 

įmanoma tik kaip socialinės jo motyvacijos išplėstinė genezė.154 Tai reiškia, kad sociologo tyrimo 

laukas yra istorinis (genetinis), o socialinis tyrimas atitinka refleksyviai įgyvendinamą jo „socialinę 

veiklą“. 155  

                                                
151 Šiuo požiūriu, fenomenologinis metodas netapo iki galo empiriniu ir galiausiai apsiribojo fenomenologinės sąmonės 

sau duotimi. Kaip tik tai leido sukurti unikalų fenomenologinį idealizmą, teigiantį, kad egzistuoja Vakarų civilizaciją 

vienijanti esmė, o šios esmės atskleidimo kelias leido fenomenologiškai kritikuoti solipsistinės sąmonės modelius 

(tokius kaip nacionalizmas arba pozityvizmas). Plg. E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 
transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, 

Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 316, 336. 
152 Ankstesniame skyriuje teigėme, kad Die Krisis Husserlio fenomenologija yra kultūriškai – socialiai motyvuota. 

Dabar atkreipiame dėmesį, kad ši motyvacija jo knygoje ir paskaitoje nebuvo iki galo aktualizuota. 
153 P. Bourdieu, L. J. D. Wacquant, Įvadas į refleksyviąją sociologiją, ALK: Baltos lankos, 2003, 165. 
154 Todėl Bourdieu nuolat pabrėžia, jog jam pasisekė atlikti Prancūzijos mokslo institucijų tyrimus, nes jis jose galėjo 

užimti socialinę mokslininko poziciją.  
155  Plačiausia prasme „socialinę veiklą“ Bourdieu supranta kaip subjekto pasinaudojimą protenciškai ir betarpiškai 

duotomis objektyviomis jo veiklos galimybėmis. Žinoma, jis negalėtų jomis pasinaudoti arba net jų pastebėti, jei tik 

neegzistuotų jo socialinį elgesį (habitus) lemiantys (genetiniai arba istoriniai) socialinio lauko veiksniai (kalbos 



 51 

Neaktualizuodamas „abejonės“ veiksmo svarbos, sociologas dažniausiai pakliūna į 

vienus iš daugybės Bourdieu išvardintų socialinio tyrimo spąstų. Įžymiausi jų – objekto tyrimas 

pagal ekonominio arba politinio „užsakymo“ nustatytus kriterijus, naudojant paties objekto 

nulemtas jo suvokimo kalbines ar kitokias sąlygas arba tyrimas, kurio mokslinį statusą nulemia 

socialinis („profesinis“) mokslininko statusas.156 Šioje sociologijos objekto konstravimo plotmėje 

pasimato simbolinės, institucinės, ritualinės ir kitokios „racionalios galios iracionalumų“ sąlygos. Jų 

tyrimas rodo, kad ratio autentiškumas gali būti ir daugeliu atveju yra priklausomas nuo socialinio 

arba psichologinio jo vertingumo. 157  „Racionalią galią“ tapatindamas su mokslinio tyrimo 

pasiekiamų rezultatų racionalumu, Bourdieu parodė, kad mokslo ir mokslininkų veiklų specifika 

labiausiai yra susijusi su „istorinių struktūrų“ stabilumu ir to stabilumo išsaugojimo tikslais.158 (Pl. 

žr. II d. 2 sk. 1 posk.)   

Bourdieu užimta „sociologijos sociologijos“ pozicija artima Algio Mickūno 

fenomenologinei pozicijai. Jo filosofiją pagrįstai galima vadinti „fenomenologijos fenomenologija“, 

kuri mėgina įminti klasikinės fenomenologijos paliktas neatskleistomis mįsles. 159  Kaip ir 

Heideggeris arba Merlau-Ponty, jis sutelkia dėmesį į eidetinę fenomenologiją ir radikalųjį epoche. 

Jau parodėme, į kokią dviprasmišką situaciją buvo patekęs Die Krisis autorius. Viena vertus, jis 

siekė peržengti fenomenologinio metodo taikymo ribas, išplėsdamas jas iki teleologinės 

gyvenamojo pasaulio istorijos analizės, kita vertus, toks peržengimas nebuvo atliktas iki galo, nes 

Husserlis taip ir neaktualizavo savojo Umwelt lauko problemų. Jo ištikimybė viduriniuoju kūrybos 

periodu nustatytai tezei, kad fenomenologinė redukcija neturi jokios motyvacijos, transformavosi į 

mėginimą taip redukuoti tam tikro fenomeno (mūsų nagrinėtu atveju – nacionalistinio totalitarizmo) 

                                                                                                                                                            
mokėjimas, pagarbos kodeksai, etiketas, etc.). Kita vertus, pats socialinis laukas yra kognityviai konstruojamas, todėl jų 

ryšys beveik niekada nėra tapatus. Bourdieu manymu, habitus ir lauko ryšį galima išreikšti ir analizuoti kaip habitualios 

veiklos strategiją. Savo ruoštu šių strategijų tyrimo refleksyvus „strategas“ ir yra sociologas. P. Bourdieu, L. J. D. 

Wacquant, Įvadas į refleksyviąją sociologiją, ALK: Baltos lankos, 2003, 163–170. 
156 P. Bourdieu, L. J. D. Wacquant, Įvadas į refleksyviąją sociologiją, ALK: Baltos lankos, 2003, 291–319. 
157 Imkime kaip pavyzdį nuosaikaus pozityvisto lakonišką, bet tikslų pastebėjimą, jog kaip rimto ir neironizuojančio 

mokslo atstovas, pozityvistas „privalo būti griežtas, asketiškas, rūstus ir teisingas asmuo“. (A. Valantiejus, Kritinis 

sociologijos diskursas. Tarp pozityvizmo ir postmodernizmo, Vilnius: VU leidykla, 2004, 338.) Iš to galime spręsti ar 

bent jau tikėtis, kad būtent tokį psichologinį charakterį turintis žmogus bus pozityvistas, net nepriklausomai nuo to, ar 

jam bus pažįstama paradigma. 
158 Visu šiuo tyrimu norėjome pristatyti dvi racionalios galios iracionalumo plotmes. Pirma plotmė yra metafiznė ir/ 
arba pasyvios sąmonės plotmė, kurioje matome, kaip nerefleksyvioje sąmonės veikimo plotmėje nuolat jungiasi 

subjektyvus ir objektyvus požiūriai. Šią plotmę išgrynina fenomenologinė požiūrio į ją perspektyva. Antroji plotmė 

racionalios galios iracionalumą atskleidžia ne kaip transcendentalinę, bet kaip sociologinę plotmę. Joje matome, kad 

fenomenologiniai pasyvumo modeliai atitinka socialinio gyvenimo modelius. Taip, kaip fenomenologinėje 

perspektyvoje mums buvo matomas iki-mokslinės ir mokslinės sąmonės modelių susipainiojimas, taip sociologinėje 

perspektyvoje matome, kad ši painiava gali būti dvasios mokslų, metodų taikymo ir (kas mums rūpi labiausiai) mokslo 

disciplinų klasifikacijos ir jų autentiškumo puoselėjimo pagrindas. Taigi, plotmė, kurioje mokslinė epistemologija 

atsiskleidžia kaip šališka – socialinė, valdžios, psichologinė ir kitokia „subjektyvistinė“ epistemologija.  
159 Plg. B. C. Hopkins, Mickunas - solver of phenomenological riddles, Žmogus ir žodis, IV, Vilnius: VPU leidykla, 

2000, 5–13.  



 52 

tyrimo motyvacijas, kad jos buvo integruotos į teleologinį fenomenologinės filosofijos išplėtojimą. 

Kitaip tariant, ankstesnis Husserlio dėmesys genezės fenomenologijai Die Krisis neberado jokio 

atgarsio. Genetinė jo paties gyvenimo plotmė buvo skubiai redukuota į teleologinį bendrinės, 

vertikalios (konstitutyvios) fenomenologijos projektą. Todėl Mickūnas tiksliai pastebi, kad 

teleologinis „gyvenamojo pasaulio“ sąmonės plėtojimas neišvengiamai priartina fenomenologiją 

prie apriorizmo ir istoricizmo.160  

 Kokį kelią pasirenka Mickūnas? Pradėdamas nuo radikalios redukcijos, kaip ir Finkas, 

jis mano, kad redukcija iš karto mus įtarpina pasaulyje, padaro mus tuo pačiu metu kritiškus ir 

atsakingus už patiriamą fenomenų tėkmę. Todėl su fenomenologine redukcija yra glaudžiai susijusi 

Mickūno krizės (kaip tuo pačiu metu redukcijos ir „gyvenamojo pasaulio“ krizės) bei dialoginio 

santykio su kitu (kuriame pirmiausia atsiranda būtina at-sakymo galimybė) sampratos (Žr. pl. II d. 

1 sk. 3. posk.). Šia prasme redukcija visų pirma yra ne metodas arba metodologinė istorijos 

interpretacijos sąlyga, bet prasmingos veiklos, kaip politinės, kultūrinės, darbo ir kitokios veiklos 

pasaulyje sąlyga.161 Kadangi „prasminga veikla“ pasireiškia ir be redukcijos (štai, Solonas kuria 

demokratiją), tai pastaroji tik sutvirtina ir padeda išplėsti tokios veiklos bruožus.  

Tokią fenomenologijos paskirtį Mickūnas vadina prasmingos veiklos „rišlumu“. (Žr. 

pl. II d. 1 sk. 3. posk.) Taigi, radikali redukcija įmanoma tik kaip „fenomenologijos 

fenomenologija“, nes kitaip negu klasikinės fenomenologijos atveju, atlikus epoche, tenka prisiimti 

pilną tokios redukcijos svarbos ir išsiplėtimo visuomeninį lauką.162 Netrukus šis laukas ima skleistis 

kaip horizontalus ir labai įvairiai konstitutyvus policentrinės sąmonės laukas. Nors šios pastabos 

priartina prie manymo, kad Mickūno fenomenologija yra gyvenimo filosofija, svarbu suvokti, kad 

nepaisant egzistencinio mąstymo ir gyvenimo filosofijų artumo Mickūno pozicijai, ji pirmenybę 

teikia produktyviai veiklai (pasitelkiame Bourdieu išsireiškimą), o ne atgyvenusioms modernizmo 

kategorijoms.   

 

 

 

Apibendrinimas 
 

Pirmoje disertacijos dalyje pristatėme Edmundo Husserlio „gyvenamojo pasaulio“ fenomenologiją 

bei du ją apimančius kontekstus. Pirmasis – tai metafizinio mąstymo kritika, kurioje buvo parodyta, 

kuo skiriasi fenomenologinė daiktų patirties samprata nuo kitų Vakarų filosofijos apriorinio 

                                                
160 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 103. 
161 D. Jonkus Tarp Atėnų ir Jeruzalės, Kultūros barai, 4 Nr., Vilnius: UAB Kultūros barai, 2010, 89. 
162 A. Mickūnas, D. Stewart, Fenomenologinė filosofija, Vilnius: Baltos lankos, 1994, 177–179. 



 53 

mąstymo modelių: Descarteso mąstymo metafizikos, Kanto dogmatizmo ir gamtos mokslų 

objektyvizmo. Pirmoji kritika atskleidė psichologines ir iracionalias kartezinės dvejonės ir 

klasikinio dualizmo ribas. Antroji – išankstinį Kanto apriorinių sąlygų taikymą pažįstant tikrovę. 

Galiausiai trečioji kritika parodė, kad persekiojamas klasikinės pažinimo teorijos apriorizmo ir 

dogmatizmo, moderniųjų gamtos mokslų objektyvumas priklauso nuo „natūralistinio“ efektyvumo 

fenomeno. 

Antrame skyriuje pristatėme Husserlio „gyvenamojo pasaulio“ sampratą. 

„Gyvenamojo pasaulio“ fenomenologija išplečia klasikinę transcendentalinės fenomenologinės 

sąmonės sampratą, savo pagrindiniu objektu paskirdama redukuotą pasaulį. Jo tyrimai parodė, kad 

XX a. pirmojoje pusėje „dvasios mokslai“ yra priklausomi nuo klasikinės metafizikos, todėl 

skirdami visą dėmesį savo objektams, jie neskiria jokio dėmesio natūralaus („gyvenančio žmogaus“) 

pasaulio problemoms. Tai skatina socialinį pasyvumą, kurio pasekmėje atsiranda galimybė 

formuotis totalitarinėms struktūroms; totalizuojanti Vakarų civilizacijos dvasia pasireiškia kaip 

tarpkultūrinis imperializmas ir kolonializmas.  

„Gyvenamojo pasaulio“ fenomenologija siekia universalizuoti ir suartinti dvasios 

mokslus tarpusavyje ir santykio su „gyvenančiu žmogumi“ požiūriu. Pagrindinį dėmesį Husserlis 

skiria transcendentalinėms psichologijos, antropologijos ir istorijos mokslų sąlygoms. Istorijos 

fenomenologija turi ne tik parodyti, kad žmonės dalyvauja istorijos kūrime, bet taip pat atskleisti 

teleologinę racionalaus ir universalaus mąstymo prasmę. Skyriaus pabaigoje parodome, kad šie 

tikslai, Husserliui realiai neaktualizavus savo gyvenimo ir veiklos genezės, bet pasiskubinus 

fenomenų lauką redukuoti į teleologinį tikslą, fenomenologiją objektyvizuoja ir priartina prie 

istoricizmo.  

Todėl antrasis „gyvenamojo pasaulio“ fenomenologiją aprėpiantis kontekstas yra 

radikalios redukcijos poreikis, kurį kiekvienas – Merleau-Ponty, Heideggeris, Finkas, Bourdieu ir 

Mickūnas – patenkino savaip. Bourdieu ir Mickūno požiūrių į redukciją analizė atskleidė, jog 

pagrindinis radikalios redukcijos įneštas pokytis, tai teleologinės vertikalės pakeitimas genetiniu 

socialinio lauko tyrimu (Bourdieu) ir policentriniu integralumu (Mickūnas). Bet kuriuo atveju, 

pirmiausia turime reikalą ne su istoricistinį mąstymą reprezentuojančiais teleologijos indeksais, bet 

su patirties horizontais.  

 



 54 

II. ALGIO MICKŪNO POLICENTRINĖS SĄMONĖS 

FENOMENOLOGIJA 
 

 

  

1. Policentrinės sąmonės sąlygų fenomenologija 

 

Remdamiesi Husserlio „gyvenančios dabarties“ tynėjimais, Mickūno policentrinės sąmonės sąlygų 

išskyrimą pradėsime nuo pirmapradžio suvokimo gyvenimo redukcijos. Po to jį išplėsime į 

Merleau-Ponty „antropologinės erdvės“ ir heraklitiško / indiško „kosminio laiko“ tyrimus, kuriuose 

atsiskleis pirmapradė, temporali kūniško sąmonės gyvenimo morfologija. Paskutinis pirmapradės-

policentrinės sąmonės apibrėžimo elementas – valia. Jos tyrimuose aktualizuosime Nietzsches 

valios filosofiją ir Husserlio redukcijos, kaip „per-vertinimo“ sampratą. Policentrinės sąmonės 

sąlygos atveria naują pasaulio suvokimo dimensiją, kurioje pasitelkdami Michailo Bachtino, 

Heideggerio, Waldenfelso ir Indijos kultūros pavyzdžius, nagrinėsime Mickūno skiriamas kūniškos 

artikuliacijos, dialoginio polifoniškumo, kosminio erotiškumo ir kartu imant – Vakarų filosofijos ir 

mąstymo plačiausia prasme likimo plotmes.  

 

 

 

1.1. Pirmapradis suvokimo gyvenimas 
 

 

Skyriuje nagrinėsime vieną unikaliausių per redukciją gaunamų žmogiškosios būties fenomenų – 

„pirmapradį suvokimo gyvenimą“. 163  Mickūnas dar jį vadina „dabarties suvokimo gyvenimu“, 

„gyvu suvokimu“, „iki-refleksyvia sąmone“, „neįtarpintu tarpininku“ arba „pamatiniu suvokimo 

gyvenimu“. 164  Nors sąvokų įvairovė išduoda, kad fenomenas turi daugybę jo artikuliacijos 

galimybių, centrinis jo atskleidimas, aktualizuojantis kitus – vienas. Kaip pasiekiamas „pirmapradis 

suvokimo gyvenimas“ arba, kokios transcendentalinės procedūros turi būti atliktos, kad jį 

pasiektume?  

„Pirmapradis“ – reiškia „esantis“ ne tik anapus „natūralios nuostatos“ implikacijų, 

tačiau taip pat anapus subjekto – objekto dichotomijos problemos sprendimo. Žinant, kad ta 

problema sprendžiama per redukuojantį suvokimo aktą, teiginys tarytum suponuoja, kad kalbame 

                                                
163 Šiame skyriuje ir toliau, jei nenurodyta kitaip, „dabarties suvokimo gyvenimas“ taip pat bus vadinamas „radikalia 

fenomenologine nuostata“. 
164 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 95–101.  



 55 

apie sąmonę, kurios nėra. Trumpam atidėta prasme, būtent taip ir yra. Atlikime reikalingas 

procedūras: pirmiausia redukuoju „save“ ir įgyju „dabarties“ sąmonę (švelniai zyzia kompiuteris, 

(lauke) čiulba (lakštingala), (virtuvėje) zirzia (šaldytuvas), etc.) 165 , kurios patirtį ankstyvuoju 

periodu Husserlis taikliai apibūdino „amžinąja heraklitiška upe“. 166  Tai yra klasikinė 

fenomenologinė redukcija, kurios tikslesnis formalizavimas atveria eidetinę „dabarties“ sąmonės 

plotmę. Kitaip tariant, „dabarties“ sąmonėje patiriami fenomenai sudaro koegzistencinį tinklą, 

kuriame „Aš“ iš karto įgyju „orientaciją“. Griežtai imant, tai yra „orientacija“ viduje sąmonės, kuri 

yra redukuota „dabarties“ sąmonė. Tokioje dimensijoje mes neturime skirti „išorės“ ir „vidaus“, 

redukuoto objekto ir neredukuoto, arba objektyvų ir subjektyvų laikus. Taip pat nėra tikslo (iš naujo) 

atlikti redukciją, nes „distancija tarp atlikto ir tik ką aktyvuoto akto patiriama kaip užklota, 

perdengta (bridged)“. 167  Ar tokia sąmonė yra „įsipareigojusi“ „dabarčiai“ taip, kad jai 

nebeegzistuotų tai, kas empirinėje duotyje neegzistuoja? Tokia problema nekyla, nes tai yra 

simultaniška sąmonė – „dabartyje“ – erdvėje duoti dalykai yra duoti kartu su tais, kurie gali būti 

aktualizuoti „dabartyje“ jei pirmieji to „reikalauja“. Ir vice versa – tai kas patiriama netiesiogiai, 

suvokiama kaip potenciali tiesioginė duotis.  

Tokią sąmonės nuostatą vadiname „pirmapradžiu suvokimo gyvenimu“, o visus jos 

veiksmus – „iki-refleksyviomis, iki-laikiškomis, iki-atliktimis“. „Pirmapradis suvokimo 

gyvenimas“ transcenduoja lokalizuojančius jos gyvenimo indeksus (vietą), objektyvų laiką, 

civilizacinius ir politinius įstatymus ir normas. Dėl šio unikalumo, „pirmapradis gyvenimas“ visada 

yra ribinis gyvenimas. Tyrinėjant transcendentalinėje perspektyvoje, pirmiausia ta riba atsiskleidžia 

kaip išvietinimas ir gyvenimas erdvėje.  

 

 

1.2. Erdvė, laikas, kūnas ir valia 

 

Kaip ir Merleau-Ponty, Algis Mickūnas parodo, kad redukcija mus pastato priešais pasaulį, kaip 

būtiną jo patirties priežastį kūniškai. Į klausimą, koks yra tokios patirties pirmasis bruožas? – ne 

kartą atsakė Husserlis, kreipdamasis į gyvenančią (gyvą) dabartį (die Lebendige Gegenwart). 

Tyrinėdamas „pirmąjį pasaulį“ (taip jį pavadino Schützas) – savo kambarį, Husserlis save aptinka 

                                                
165 Kiekvieni skliaustai nurodo patirties invariantus, naujas eidetikas ir potencialias bendrybes (pvz.: „čiulba paukščiai“, 

„zirzia šaldytuvas“, etc.). 
166 E. Husserl, Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen. Husserliana II. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 

1973, 47. 
167 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 95–96. 



 56 

kaip judantį kūną (Leib) „tarp daiktų“. Jo būtis „tarp“, viena vertus, reflektuoja jo „veikimo 

galimybių“ (Tunkönnen) srautą, kita vertus, daiktų funkcionalios, bendros ir laikiškos esaties 

įvairovę. 168  Toje deskripcijoje matome, kad „pirmasis pasaulis“ – konkreti vieta, refleksijoje 

transformuojama į erdvę. Husserlis pastebi, kad perėjimas iš „erdvės“ į „vietos“ modusą yra susijęs 

su normalizavimu ir asociacija. Pvz.: atlieku redukciją, judu erdvėje stebėdamas savo 

„vingiavimą“ tarp daiktų, o kai iš skliaustuose paliktos sferos pamažu įleidžiu suvokimą, kad tai yra 

ta spinta, ta vaza, ta sriuba, tie daiktai pradeda lemti mano judėjimą. Pamažu grįžta „namų 

situacija“ – spintoje yra tas nertinis, vaza buvo sudužusi, dabar ją baigia stingdyti klijai, čia pat 

garuoja pietūs. Taip erdvė mano specifiniu, subjektyviu būdu pavirsta į vietą (todėl „vietą“ kartais 

Mickūnas vadina „praktinio proto erdve ir laiku“169). Stebėdamas šį pokytį, Merleau-Ponty teigia, 

jog „laikas – tai ne linija, o intencionalumų tinklas“170 ir skiria „geometrinę erdvę“, kuriai būdinga 

„erdviškumo homogenizacija ir izotropija“ bei „antropologinę erdvę“. Sąvoką „geometrinė 

erdvė“ Merleau-Ponty naudoja tam, kad per erdvės suvokimą parodytų vietos buvimą. 

„Antropologinė erdvė“ pažymi distinkciją tarp „ten“ ir „čia“ esančių pasaulių. Kaip „pirmojo 

pasaulio“, taip ir kiekviena erdvė kuriama pagal tam tikrą norą. Todėl teigiama, kad žmogiškosios 

būties „egzistencija yra erdviška“, arba „erdvė yra egzistenciška“, be to, „kiek yra erdvės patirčių, 

tiek yra erdvių“.171  

Egzistuoja du principiniai erdvės patirčių jungimo modeliai: 1) judant erdvėje taip, kad 

atsirastų laikiška jos dalių subordinacija. Vengdamas „intelektinės sąvokos apribojimo, galimo 

patyrimo sritimi“, Kantas nustatė, kad erdvės suvokimas nenumato jos priežastinio tęstinumo (kaip 

kad yra laiko atveju), tačiau dėl apriorinės erdvės ir laiko jungties, erdvė mums sudaro eilę.172 Dėl 

to kolonijinėje antropologijoje laikas tapo objektyviu normalizuojančios galios instrumentu 

(dabartiniai laikai nėra ypatinga išimtis). Juo naudojantis galima bet kurią erdvės „salą“ perkelti į 

šimto metų atstumo teritoriją, o po to fiziškai (politiškai) susigrąžinti. 2) Kritikuodamas neatsakingą 

erdvių industrializaciją, Heideggeris rašė: „o kas, jeigu kauzalumas savo ruoštu glūdi tamsoje?“173 

Kitaip tariant, „o kas“, jeigu erdvę suvoksime ne kaip subordinuotą, bet koordinuotą? 174 

Heideggeris tam turėjo savo argumentų – štai-būtis sukuria erdvę kaip situaciją ir vietą, t. y., štai-

būties vieta jam visada yra žmogiškosios būties situacija, tam tikra intencionalumų sistema, arba 

                                                
168 E. Husserl, Die Welt der Lebendigen Gegenwart und Die Konstitution der Ausserleiblichen Umwelt, Philosophy 

and Phenomenological Research, Vol. 6, No. 3, Mar., 1946, 324–325. 
169 A. Mickūnas, Summa erotica, Vilnius: Apostrofa, 2010, 71–72.  
170 М. Мерло-Понти, Феноменология восприятия. Санкт-Петербург: Ювента, Наука, 1999, 527. 
171 М. Мерло-Понти, Феноменология восприятия. Санкт-Петербург: Ювента, Наука, 1999, 332–340. 
172 I. Kantas, Grynojo proto kritika, Vilnius: Mintis, 1980, 313. 
173 M. Heideggeris, Technikos klausimas, Rinktiniai raštai, Vilnius: Mintis, 1992, 219. 
174 Plg. A. Gajauskas, Pasaulio pakraščio ne-patirties modusai: neiginio ambivalentika, 2007. Prieiga per internetą:< 

http://www.litlogos.lt/eidos/actual/gajauskas_1.html [tikrinta: 2010 10 10]. 



 57 

kaip teigia Merleau-Ponty – „intencionalumų tinklas“. 175  Iš čia kyla ir fenomenologinis 

„geometrinės erdvės“ įsivaizdavimas. Tačiau Heideggerio „subjektas“ taip niekada ir neperžengė 

„gyvenamojo pasaulio“ ribų, tuo tarpu Merleau-Ponty atveria sąmonei daugybės vietų, daugybės 

pasaulių horizontą. 176  Jis parodo, jog judėdamas erdvėje kaip „egzistuojanti būtybė“, savo 

egzistenciją įtvirtinu pačiu savo judėjimu ne tik „tarp“ daiktų, bet ir „tarp“ vietų. Tai yra svarbus 

„dabarties suvokimo gyvenimo“ atpažįstamumas, tai – sąmonė, kuri gyvena ne vietoje, bet erdvėje; 

jos judėjimas per skirtingas vietas yra judėjimas erdvėje kartu nustatant jos įsiterpimą ir „tarp“ vietų 

ir „tarp“ vidinių jų klodų.177 Tačiau taip kaip erdvėje visi daiktai duoti sąmonės tėkmėje, taip ir dvi 

skirtingos vietos negali būti duotos tai pačiai sąmonei nepakartodamos savo vidinių (geometrinių) 

skirtumų. „Pirmapradis suvokimo gyvenimas“ nustato tų skirtumų santykius paversdamas juos 

jungties galimybėmis arba realia – kūniška jungtimi.  

Aptikę „pirmapradį suvokimo gyvenimą“ „antropologinėje erdvėje“, kartu atradome, 

kad persmelkdamas visą dabarties suvokimą, „pirmapradis suvokimo gyvenimas“ yra kūniškas. 

Tiksliau, bet kokia galimybė virsta faktu, tik kai ji tampa kūniška. Mickūno žodžiais tariant, „be 

kūniško aktyvumo, mano sąmonės ego yra presuponuotas“178; „kūniškumu koordinuojami prasmės 

laukai“ ir kaip toks, „kūniškumas yra transcendentalaus subjektyvumo pusėje“.179 Tuo įsitikiname 

tyrinėdami kūdikio patirties pasaulį. Jame bet koks „mano“ atradimas yra „ankstesnis už ego 

atradimą“, todėl teigiame, kad kūniškumas yra ne konstituotas, bet konstitutyvus. Tyrinėdami kūno 

gyvenimą „pirmapradžio suvokimo gyvenimo“ požiūriu, skiriame dvi jo analizės plotmes. Jas abi 

išplėtojo Merlau-Ponty, pateikdamas dvi „kūniškumo schemos“ sampratas.  

Pristatydamas pirmąją, jis parodė, kad empirinės psichologijos ir fiziologijos mokslai 

kūną redukuoja į dalomą, objektyvią visumą ir objektyviai apibrėžiamą jo funkcinę poziciją erdvėje. 

Redukuotas į objektyvią „kūnišką schemą“, kūnas yra tokia jo dalių – organų visuma, kurią erdvėje 

aptinkame „kaip tam tikrą užduoties pozą“.180 Pagal antrą „kūniškos schemos“ sampratą kūnas yra 

„forma“, kuriai būdingas „situacijos erdviškumas“, kurio „čia“ – tai ne „čia“ esančių daiktų 

atžvilgiu, bet „kūno situacija jo užduoties požiūriu“.181 Kūniškos situacijos, kaip subjekto intencijos 

                                                
175 М. Мерло-Понти, Феноменология восприятия. Санкт-Петербург: Ювента, Наука, 1999, 527.  
176 Turime mintyje, kad Heideggerio „gyvenamasis pasaulis“ buvo susaistytas metafiziškai. Grubiai tariant, susidaro 
įspūdis, kad jo herojai (poetai, valstiečiai) negali keliauti, jie yra sėslūs autentiškesnio pasaulio svajotojai. Plg. 

Gajauskas A. „Etnografinio autoriteto“ kritika. Pastabos apie Jameso Cliffordo ir Erico Wolfo tyrinėjimus. Inter-studia 

humanitatis. Postmoderni antropologija. Nr. 6 / Šiauliai: VšĮ Šiaulių universiteto leidykla, 2008, 49–50. 
177 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 97. 
178 A. Mickūnas, Inter-corporeity, Santalka. Filosofija, 18(1), Vilnius: VGTU, 2010, 27. 
179 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 104.  
180 М. Мерло-Понти, Феноменология восприятия. Санкт-Петербург: Ювента, Наука, 1999, 138.  
181 М. Мерло-Понти, Феноменология восприятия. Санкт-Петербург: Ювента, Наука, 1999, 139. 



 58 

arba kūno-formos konstitucijoje atsiskleidžia intersubjektyvi jo prigimtis. Čia svarbi Merleau-Ponty 

įžvalga, per kurią jis išplečia Husserlio intersubjektyvumo sampratą, teigdamas, kad kitas (alter ego) 

man yra duotas ne kaip „analogiška“ esatis – „analogiškas“ ego, kurio poziciją „aš“ galiu „užimti“, 

bet kaip mano patirties tęsinys. Taip aptinkama intersubjektyvumo sfera, kuri yra „netarpiško 

interkūniškumo (judėjimo, veikimo) sfera, kurioje sąveikauja du (ir daugiau – pastaba mano – A. G.) 

gyvenantys kūnai, dvi elgsenos“.182  

Tai sąveika, kuri apibrėžia egzistencinį kūniško dalyvavimo-pasaulyje būdą ir tikslą. 

Tai pirmapradė plotmė, kurioje aptinkame visas tarp-kūniško gyvenimo formas, taip pat ir erotinį 

santykį. Vadovaudamiesi įvesta skirtimi, teigiame esant dvi kūno gyvenimo sampratas, dvi kūno 

morfologijas – kūno-schemos ir kūno-formos. „Pirmapradžio suvokimo gyvenimo“ kūniškumas 

plėtojamas remiantis antrąja samprata. Tai yra „gyvenamas kūnas“ (Leib), kurį skiriame nuo kūno – 

korpuso (Körper), į kurį jį dešifruoja psichikos, fiziologiniai mokslai, disciplina arba „vartojimo 

ritualai“.183  

„Pirmapradžio suvokimo gyvenimo“ požiūriu, darnus dalyvavimas kūniškoje veikloje 

neturi jokių egocentrinių konotacijų, jis yra pirmapradiškai „policentrinis“, o jo įgyvendinimas, kaip 

įsitraukimas į bet kokią praktinę veiklą, taip pat yra paaiškinamas nuolat atnaujinamu „Aš galiu“. 

Šis kūniškumas yra „ne aklas, bet artikuliuotas procesas, neiškylantis į pirmą planą todėl, kad yra ne 

entitatyvus, bet konstitutyvus laiko ir erdvės struktūrų atžvilgiu“184.  

Straipsnyje Praxis kontekstai (2002), Mickūnas šią kūniškos sąmonės gyvenimo 

plotmę išplėtoja aktualizuodamas vadinamąją PRAKTOGNISTINĘ plotmę, kuri yra bet kokios 

praktinės veiklos savižinos sritis. Jo supratimu, praktinei veiklai būdingas bendras ir individualus 

orientacijos pobūdis, kurio negalėtume ir neturėtume redukuoti į vieno ar dviejų kūnų geometrinį 

pozicionavimą erdvėje: „principo esmė yra ta, kad tuo pačiu metu bendri ir diferencijuoti 

                                                
182 N. Keršytė, Merlau-Ponty ir Levino intersubjektyvumo samprata Husserlio paraštėse, Žmogus ir žodis, IV, Vilnius: 

VPU leidykla, 2006, 21. Pateikiama citata iš Nijolės Keršytės straipsnio, kuriame ji tyrinėja Merleau-Ponty, Levino ir 

Husserlio intersubjektyvumo sampratas. Įdomu tai, kad remdamasi Merleau-Ponty kritika, ji teigia, kad dėl ribotos kūno 

refleksijos, Husserliui intersubjektyvumas tereiškė „sąmonių daugį“. Savo ruoštu priėjusi prie Merleau-Ponty 

intersubjektyvumo temos, ji rašo apie „du kūnus“. Atkreiptinas dėmesys, kad „sąmonių daugio“ sąvoka tiksliai atspindi 

policentrinį Merleau-Pontį intersubjektyvumo uždavinį. Todėl dviejų santykis apie kurį rašo šiame kontekste Keršytė, 

tai policentrinis, o ne fenomenalus dialoginis santykis, kokį kaip atskirą temą pletoja dialogo filosofai (pvz., Levinas).   
183 Körper – fizinio kūno koncepciją siejame su Webleno socialinio vartojimo ir ritualų teorija ir darome prielaidą, kad 
„vartojimo kultūroje“ kartojimas arba mėgdžiojimas nutrina skirtumus tarp kūnų kartu su jų savininkų skonių (arba 

individualumo) skirtumais. J. Černevičiūtė, T. Vebleno parodomojo vartojimo teorija ir šiuolaikinės kultūros bei 

vartojimo tyrimų problemos, Problemos, Nr. 64, Vilnius: VU leidykla, 2003, 41. Taip pat šiame kontekste naudinga 

prisiminti ankstyvąjį Nietzsche, kuris parodė, kad valios (dionizijos) šėlsmo santykis su šio šėlsmo vaizdiniu gali būti 

betarpiškas ir dichotominis. Betarpiškame santykyje vaizdinys nėra reflektuotas, jis „dalyvauja“ kaip savarankiškų, 

„autonomiškų sąlygų“ duotis (kaip pastebi Gilles Deleuzeas, Narcizas stebi save vandenyje, bet vanduo yra atsitiktinė 

šios refleksijos sąlyga) ir kaip tokia, jis yra „mano“, bet nėra „Aš“. Savo ruoštu dichotomija (suvokiančio ir 

suvokiamojo) galima atsiradus pasyviam kiekvienos šios duoties sintetinimui – savi-identifikavimui.  
184 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 104.  



 59 

sugebėjimai tiesiogiai komunikuoja per pačią užduotį“. 185  Tuo būdu Mickūnas išskiria ne 

refleksyvų, bet savaime reflektuojantį funkcinio kūno gyvenimą, kuris yra pirmesnis tiek už 

transcendentalinio ego konstituciją (Husserl), tiek už geometrinį pozicionavimą funkcijos tikslo 

požiūriu (Merleau-Ponty). Kūno funkcionalumas, būdamas pirmesnis už minėtus aspektus, taip pat 

įsitarpina techninėse veiklose (darbas kompiuteriu, transportas, etc.). Šioje plotmėje paaiškėja, kad 

taip kaip egzistuoja industrinė, mašininė, istorinė-ideologinė (tarkime – parado arba muštro) kūno 

morfologija, taip pat egzistuoja belaikė kūno morfologija. Daugeliu atveju, vien dėl politinės galios 

ir pedagoginių priežasčių šios skirtys yra nykstančios arba visai neegzistuoja. 

Taip išryškėja dvi bet kokio dalyvavimo (įsitraukimo ir pratęsimo) galimybės: pirmoji 

aptartina kūniško iki-laikiško „Aš galiu“ lygmenyje, antroji – per temporalizuojantį atspindžio 

moduliavimą, kurio „būtinumas nėra nei esmiškas, nei atsitiktinis“ – jis yra absoliutus. 186 

Objektyvuojantis (ontologizuojantis) temporalizavimas persidengia su „suistorinimo“, 

„ideologizavimo“ ir kitomis fenomenologinės kritikos rubrikomis, kurias Mickūnas tyrinėja 

išskirdamas Vakarų mąstymo „refleksyvią sritį“ ir kritikuodamas „paskutiniojo 

interpretatoriaus“ pozicijas. Prie šios temos prieisime kituose skyreliuose. Tuo tarpu kūniško 

„pirmapradžio suvokimo gyvenimo“, kaip belaikės morfologijos patirtis mus priartina prie 

kosmologinio jo gyvenimo laiko apibrėžimo.  

Tyrinėdami „geometrinės erdvės“ ir „antropologinės erdvės“ santykį aptikome, kad 

„pirmapradžio suvokimo gyvenime“ „antropologinė erdvė“ aprėpia geometrinę. Taip dabarties 

patirtyje išsilygina vietų skirtumai. Be to, erdvės patirtis tokiam suvokimui yra tolygi laiko 

patirčiai, nes laikas patiriamas kaip konstitutyvus intencionalumų tinklas. Todėl erdvė ir 

laikas, kaip dvi duotybės, gali būti redukuotos į materialų pasaulio arba kosmoso gyvenimą (ir 

vice versa). Kosmose esti daugybė persipynusių laikų, o jei teigsime, jog kosmosas yra tai, ko nėra 

(Parmenidas), tai gausime būtent tą unikalią dabarties gyvenimo kismo patirtį – „kosminį 

laiką“ arba indų kala – lemtingąją kosmoso plotmę, „kurios įveikti negali nei žmonės, nei demonai 

ar dievybės, nes jos ritmas, tarytum vandenyno bangos, iškelia ir nuskandina visas duotis“.187 

Komentuodamas Herakleito pasakymą: „Į tas pačias upes įžengiame ir neįžengiame, 

esame [jose] ir nesame“, Arūnas Sverdiolas taip apibūdina „kosminį laiką“: tai dinaminė vienybė 

proceso, „kurio kiekviena momentinė fazė nuolatos virsta kokybiškai skirtinga faze. Visa kas 

randasi ir nyksta kaitoje, totaliniame tapsme (...)“. 188  Tokį aprašymą galime laikyti eidetinės 

                                                
185 A. Mickūnas, Praxis kontekstai, Žmogus ir žodis, T. 4, Nr. 4, 2002, 63. 
186 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 104–105.  
187 A. Mickūnas, Summa erotica, Vilnius: Apostrofa, 2010, 194. 
188 A. Sverdiolas, Steigtis ir sauga. Kultūros filosofijos etiudai, Vilnius: Baltos lankos, 1996, 247.  



 60 

„dabarties suvokimo gyvenimo“, kaip „kosminio laiko“ konstitucijos deskripcija. Būdama sąmonės 

aprašymu, ji gali būti laikoma identiška pasaulio arba kosmoso patirčiai. Iš to matome, kad 

Husserlio tik metodiškai pravertais tarpais stebėta „amžinoji heraklitiška upė“ arba kosmosas, 

„pirmapradžiam suvokimo gyvenimui“ yra su jo sąmone sutampanti jo gyvenimo plotmė.  

Herakleitas taip rašo apie kosmosą:  

  

Štai šitą dailią tvarką [kosmos], visų tą pačią, nei kas iš dievų, nei kas iš žmonių sukūrė, 

bet buvo ji amžinai, ir yra, ir bus – amžinai gyva ugnis, pagal saiką įsižiebianti ir pagal 

saiką užgęstanti.189  

 

Jei anot Herakleito būtis yra tapatumas, tai „kosminio laiko“ patirtis yra būties 

tapatumo patirtis190, o iki-refleksyvi sąmonė yra kosminė sąmonė. Ji priklauso kosmoso gyvenimo 

tvarkai kaip joje gyvenantis „neįtarpintas tarpininkas“; kaip sau „netapatus tapatumas“, kaip 

kosminio kala bangavimo, Višnus, Šyvos, Krišnos šokio šokėjas šokančiame kosmose (šias 

kosmoso plotmes plėtosime vėliau).191 

Tai reiškia, jog kaip gryna dabarties gyvenimo patirtis, kosminė sąmonė yra 

noematiškai susijusi su įvykių noezėmis. Neegzistuodama kaip kosminės tvarkos paneigimas arba 

pasipriešinimas, ji egzistuoja kaip tos tvarkos pasitvirtinimas jos gyvenime. Taip Nietzsche aprašė 

trečiąjį dvasios virsmą. „Pajusti kosmiškai!“ – reiškia „žengti anapus manęs ir tavęs, (...) reiškia 

pasilikti gamtos patirčiai, (...) siekiant atskleisti jos prasmę“. Viskas, kas „imperatyvu ir gaunama iš 

‚Tu turi!‘ (prasminga kupranugario vaizdinyje), kas laisvės dvasioje reiškia išsilaisvinti-nuo (Sich-

Befreien-Von) ir ,Aš noriu!‘ (simbolizuoja liūto figūra), pavirsta vaiku, kuris yra čia ir dabar, 

kuris ,savo žaidime‘ pamiršta save ir tekantį laiką“.192  

„Žaidžiančio vaiko“ mitas ir „pirmapradis suvokimo gyvenimas“ vienas kitą idealiai 

kontekstualizuoja. Tai aiškiai parodo transcendentalinės Nietzsches – Husserlio – Mickūno 

problematikos persidengimas analizuojant valios fenomeną. Problematikos ašį apibrėžia „eidetinė 

variacija“, kildinant jos sampratą iš metafizinės „pervertinimo“ idėjos (Umwertung). 193 

Transcendentalinės fenomenologijos kontekste Nietzsches „valios žaismas“ yra transcendentalinis 

žaismas, o metafizinė prasmė, arba ontologizuojanti „žaismo“ galia atitinka sąmonės orientacijos 

tikslingumą. Transcendentalinio subjektyvumo požiūriu, tai toks variavimas, kuris gali 

                                                
189 Hėrakleitas, Fragmentai. Vilnius: Aidai, 1995, 81.  
190 A. Sverdiolas, Steigtis ir sauga. Kultūros filosofijos etiudai, Vilnius: Baltos lankos, 1996, 247–248.  
191 A. Mickūnas, Summa erotica, Vilnius: Apostrofa, 2010, 205. 
192 Percituota iš: H. Ottmann, Philosophie und Politik bei Nietzsche, Berlin, New York: de Gruyter, 1999, 378.  
193 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Tübingen: Max Niemeyer 

Verlag, 2002, 55.  



 61 

„žaisti“ transcendentaline faktų patirtimi nė viename jų neištirpdamas kaip patiriantis ego. 

Atitinkamai, be suvokiamos būtinybės (noro, empatijos arba kitu tikslu) neontologizuodamas arba 

kūniškai nepaklusdamas. Transcendentaliniu požiūriu, šioje vietoje Husserlis mąsto panašiai kaip 

Nietzsche, jų įtaka dar svarbesnė „pirmapradžio suvokimo gyvenimo“ filosofijai. 

Kadangi „gyvam suvokimui“ etika, moralė ir norai yra įtraukti į bendrą patirties sritį, 

Nietzsches valios filosofijos kontekste, „dabarties suvokimo gyvenimas“ priklauso trečiajam 

„dvasios virsmui“. Tiksliau, nei metafizinis „kupranugaris“, nei kovotojas už laisvę – „liūtas“, 

negali apibrėžti filosofinės „dabarties suvokimo gyvenimo“ vertės. Tam reikalingas „vaikas“, apie 

kurį Nietzsche rašo: „tai nekaltybė, tai užmarštis, pradžia nauja, tai žaismas, ratas, pats riedąs 

savaime, tai judesys pirmasis, tai šventas pritarimas“. 194  Zarathustros filosofijoje „šventas 

pritarimas“ yra dvasios (dioniziškos pasaulio kaitos) pasitvirtinimas valios judesyje. „Šventumas“, 

apie kurį kalba Nietzsche, ženklina krikščioniškąjį ir kartezinį žinojimus transcenduojančią pradžią. 

Ji atitinka Goethes atrastą profenomeniškąją estetinio išgyvenimo tikrovę, o „dabarties suvokimo 

gyvenimo“ požiūriu – noematiškai taisyklingą įsiterpimą tarp pasaulio fenomenų. 

„Dabarties“ suvokimui Nietzsches poetika („nekaltybė“, „šventas“, etc.) parodo paradoksalias jo 

atsiradimo sąlygas. Jis išsprendžia „gyvenančio žmogaus“ (der lebendige Mensch) patirties ir 

sisteminės – krikščioniškos arba kartezinės patirties skirtumo paradoksą, pakeisdamas 

krikščioniškos moralės „šventumo“ įsakymus (prilygindamas juos įstatymams) 195  į 

transcendentalinį valios sąlygojimą (arba kaip vertė Šliogeris – valiojimą). Nuo tada 

„nekaltybė“ yra ne Dievo dovana arba įstatymas, bet arba mūsų religinio apsisprendimo rezultatas 

(Kierkegaard) arba unikalaus valios gyvenimo esmė. Būtent ta prasme „dabarties suvokimo 

gyvenimas“ yra „šventas“, „nekaltas žaismas“. Jis yra „iki-refleksyvi, iki-laikiška iki-atliktis“, o „aš 

esu dabartiškas sau specifiniu dabarties būdu, netapdamas objektyviu, įtarpintu“.196  

„Iki-refleksyvi sąmonė“ „numano pasyviai atvirą horizontą, kuriame jau yra 

orientacija“. Sąvoka „orientacija“ nurodo, jog šiame „ypatingame suvokime“, jo „nelaikiškame 

lauke“, visi įvykiai gali turėti prasmę. Be to, kaip noetinės veiklos, jie suprantami kaip kitų 

atliktos.197 Tuo būdu „valios žaismas“ atitinka pačią eidetinės pasaulio duoties sąmonei tikrovę. 

Valia yra ne prieštaravimas būčiai (kaip teigė Heideggeris savo tekste „Nietzsches Wort „Got ist 

                                                
194 F. Nietzsche, Taip Zaratustra kalbėjo, Rinktiniai raštai, Vilnius: Mintis, 1991, 37.  
195  Plg: F. Rosenzweig, Der Stern der Erlösung. Herausgegeben von Albert Raffelt. Freiburg im Breisgau: 

Universitätsbibliothek, 2002, 243. 
196 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 97. 
197 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 101–102.  



 62 

tot”, 1943), bet pati būtis. Arba kaip Mickūnas komentuoja Nietzschę vertybių klausimu: „jis 

atranda išgyvenamą suvokimą, suponuojantį asmens vertybę kaip savikūrą“.198 

Gyvendami šioje „nekaltybės“ ir „šventumo“ arba „dieviškoje“ kosminio laiko 

dabartyje mes gyvename „užmarštyje“, majos prieglobstyje. Fenomenologiniu požiūriu taip yra 

todėl, kad „dabarties suvokimo gyvenime“ pradingsta aktyvios ir pasyvios atminties perskyra. 

Atmintį sąlygoja ne tai, kas „turi būti“ patirta (prisiminta), bet tarp-fenomeniška suvokinių 

koreliacija.199 Kitaip tariant, fenomenai (įvykiai, daiktai, reiškiniai, etc.), „dabar“ pasiūlydami savo 

laiko gelmę, kartu pasiūlo savo atmintį – noemą ir noematines tarpusavio santykinumų galimybes. 

Žiūrint iš „mąstymo metafizikos“ kritikos taško, tai atitinka Heideggerio iškeltą „pagrindinį 

mąstymo uždavinį filosofijos pabaigoje“. Jis teigia: „apibrėždami pagrindinį mąstymo uždavinį, 

privalome atsisakyti ankstesnio mąstymo”.200  

„Dabarties suvokimo gyvenime“ toks atsisakymas yra ne tikslas, bet 

„natūrali“ „heraklitiškos tėkmės“ pasekmė. Būtent keldami „užmaršties“ klausimą atsiduriame 

senos fenomenologinės problemos akiratyje, kuomet Eugenas Finkas pastebėjo, kad galiausiai 

fenomenologinė ir natūrali nuostatos turi daugiau panašumų negu skirtumų. 201  Akivaizdu, kad 

žiūrėdami iš trečios pozicijos į „natūralios nuostatos“ ir „pirmapradžio suvokimo gyvenimo“ (arba 

tiesiog „fenomenologinės nuostatos“) subjektų praktikas (pvz., kito žmogaus praleidimą tarpduryje), 

skirtumo nematysime. Principinis skirtumas pastebimas tik transcendentaliniame lygmenyje arba 

kaip natūraliai akivaizdi subjektų veiklų klasifikacija (kituose skyriuose matysime, kad 

pristatydamas transcendentalines Cervanteso herojų Don Kichoto ir Sančo Pansos sąmones, 

Mickūnas pilnai išnaudoja natūralistinę jų klasifikacijos galimybę).202 

 

 

1.3. Kosminė ir erotinė policentrinės sąminės dimensijos 

 

Apibendrinkime, kas buvo atrasta ankstesniuose darbo dalies skyriuose. Pirmiausia išskyrėme 

„pirmapradį suvokimo gyvenimą“. Tai yra radikali fenomenologinė nuostata, kurios sąmonės 

gyvenimas prilyginamas gyvenimui bendriausia prasme (būtent joje ir nusitrina skirtumas tarp 

natūralios ir fenomenologinės nuostatų). Pirmapradžio gyvenimo erdvė yra antropologinė. Tai 

                                                
198 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 148. 
199 М. Мерло-Понти, Феноменология восприятия. Санкт-Петербург: Ювента, Наука, 1999, 28. 
200 M. Heideggeris, Filosofijos pabaiga ir pagrindinis mąstymo uždavinys, Rinktiniai raštai, Vilnius: Mintis, 1992, 425.  
201  D. Moran, Fink’s Speculative Phenomenology: Between Constitution and Transcendence, Research in 

Phenomenology, No. 37, 2007, 8.  
202 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 387.  



 63 

reiškia, kad įvairios vietos ir pasauliai atsiskleidžia kaip vienos sąmonės dalyviai, kaip esantys 

vienas kitame, matomi vienas per kitą. Antropologinė erdvė turi tiek vietų, kiek turi suvokėjų ir 

persipinančių kūniškos veiklos perspektyvų. Todėl pirmapradis gyvenimas yra kūniškas, jo sąmonė 

yra kūniška, o visa, kas duota jo suvokimui, duota kaip patiriamas, banguojantis pokyčių laukas. 

Kaip šio lauko sąmonė, pirmapradis gyvenimas nesusiduria su laiku, nes laikas atitinka sąmonės ir 

jos gyvenamo lauko konstitucijas. Tik (arba net) taip jis ir egzistuoja. Taigi, kaip sąmonės patirčių 

laukas, jis patiriamas kaip kosminis laikas (kala). Paskutinis mūsų išsiaiškintas dalykas liečia valios 

klausimą. Nepanašu, kad Mickūnas apie valią mąstytų kaip apie metafizinį „svorį“ (kaip tai darė 

Heideggeris), jam valia yra transcendentalinė sąlyga, galia, kuri atitinka refleksijos „aš galiu“ ir 

pirmapradiškai mums duotą „galėjimo imperatyvą“: štai, jei negalime įverti siūlo į adatą, mėginame 

dar kartą, kol pavyksta. Kartais tai darome sinchroniškai su kitais. 203  Taigi, iki-refleksyvioje, 

pirmapradėje kosminėje sąmonėje valios fenomenas konstituoja ne asmenybę ar kokią kitą 

substanciją, bet santykį.  

Kol kas „santykį“ suprantame pačia plačiausia prasme, tačiau matome 

transcendentalinį pagrindą jį susiaurinti. Jei valia yra transcendentalinė sąlyga, kuri nepriklauso 

vienam subjektui, bet konstituoja jo santykį su pasauliu, tai valia taip pat tūrėtų būti ir pasaulyje. 

Tai įrodo transcendentalinė kūno refleksija. Sekdamas Merlau-Ponty, Mickūnas atkreipia dėmesį, 

kad iki-refleksyvaus gyvenimo požiūriu, refleksija yra įrašyta į kūną, arba kaip sako Heideggeris – 

kai suvokiame save, mes jau randame save „įsivėlusius“ pasaulyje. Taigi, mes esame kūniškos – 

pasauliškos būtybės, kurių kiekviena veikla yra pirmapradiškai kūniška (fantazijos ir sapnai yra 

persmelkti hiletinės kinestezijos, kuri be kūniškos patirties būtų neįmanoma). Pastebėjęs šį 

neišvengiamą paveikumą, Foucault suformulavo mintį, kad visi žmonių santykiai yra mikrofiziniai 

galios santykiai.204 Savo ruožtu Mickūnas ir Bernardas Waldenfelsas žmogaus-pasaulyje plotmę 

išvystė fenomenologine pozityvia ir pliuralistine – santykio su kitu galimybių įvairovės linkme.  

Iš to, kas buvo atrasta mąstant apie pirmapradį gyvenimą, galima suprasti, kad 

dialoginis santykis Mickūno filosofijoje nėra toks ypatingas išradimas, koks jis yra, tarkime, 

garsiosios dialogo meistrų triados – Rosenzweigo, Buberio ir Leivino atveju. 205  Mickūno ir 

žydiškosios dialogo tradicijos susitikimas yra komplikuotas jau vien todėl, kad pastarieji kitą 

suvokė kaip imanentinį transcendentinės Kitybės pėdsaką. 206  Straipsnyje Equi-valence (2009) 

                                                
203 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 106, 104. 
204 M. Foucault, Seksualumo istorija, Vilnius: Vaga, 1999, 73. 
205 Plg. D. Jonkus, Tarp Atėnų ir Jeruzalės, Kultūros barai, Nr. 4, Vilnius: UAB Kultūros barai, 2010, 87. 
206 Arba kaip Buberio kitybę taikliai šaržavo Aleksandr Piatigorskij: „kito vaidmenį“ jo tekstuose „atliko visa žmonija ir 

Dievas, ir dvylika pulkų angelų“. Piatigorskij, A. Fenomenologinis mirties supratimas, Šiaurės Atėnai, 2010. Prieiga 

per internetą:< http://www.satenai.lt/?p=5498 [tikrinta: 2010 12 24]. 



 64 

Mickūnas negailestingai kritikuoja Leviną už tai, kad šis redukuoja dialogą su kitu į spekuliatyvią, 

metafizinę begalybės išgyvenimo plotmę. Jis pateikia tris kritinius argumentus: pirmasis yra loginis. 

Kadangi begalybė negali būti padalinta, tai ego ir alter ego, kaip begalybės konstitucijos, turėtų 

absoliučiai sutapti; atitinkamai, neturėtų būti jokio Levino minimo svetimumo. Kitas argumentas – 

fenomenologinis. Mickūnas galvoja taip: tam, kad ko nors klausti ar kuo nors domėtis, visų pirma 

reikia ne ego ir alter ego, bet pasaulio, kuriame yra intencionali orientacija. Tik taip, 

besikalbėdamas apie tai, kas gali būti kartu patirta, aš galiu peržengti ne tik savojo ego, bet ir alter 

ego ribas. Iš to išplaukia trečias argumentas, kuriame Mickūnas kaltina Leviną filosofiniu elitizmu 

kaip „asmeniniu intuityvizmu“, kurį galiausiai paaiškina kaip Leviną lydėjusios diskursyvios ir 

kultūrinės žydų – prancūzų praktikos rezultatą.207  

 Apibendrindami Levino filosofijos kritiką, manome, kad Mickūnas paprasčiausiai 

nurodo, kad begalybės persmelktas veidas yra privatus filosofo reikalas, tuo tarpu darbininkas, 

ūkininkas, kitas žmogus „turi“ ne begalybę, bet veiklos orientaciją ir ją reflektuojančią kalbą 

(signifikaciją). Levino kritikoje galime pastebėti tris svarbiausius Mickūno dialogo filosofijos 

komponentus: policentrinės sąmonės lauką, artikuliaciją ir kūnišką veiklą. Mes jau išsiaiškinome, 

kad sąmonė Mickūno filosofijoje visada yra kūniška. Todėl kalba taip pat yra kūniška, o dialogas 

yra „įkūnytas“.208 „Signifikacija“ ir „įkūnijimas“ yra glaudžiai susiję. 209 Juk jei kūnas laikomas 

savaime refleksyviu, atitinkamai, kūniška veikla – artikuliuota, tai ir kalba arba signifikacijos 

procesas turi būti susietas su kūniška veikla. Tiek kiek pastaroji reflektuoja mano gyvenamą lauką, 

tiek jį reflektuoja ženklinimas. Tiesa, Mickūnas pažymi, kad signifikacija „reiškia vyksmą, 

paženklinantį kažką kitą nei jis pats taip, kad nurodyta išreikšto objekto ar daikto reikšmė atsiejama 

nuo išreikšto objekto ar įvykio“. 210 Tai svarbus momentas, kuris, be abejo, implikuoja ne dualistinę 

kalba – kūnas schemą, bet padaro pastebimu faktą, kad pirmesnė už dialogą (komunikaciją) yra 

policentrinė dialogo atsiradimo ir vystymosi plotmė. Pasiaiškinkime, kas čia turima mintyje. 

 Mickūnas dialogą suvokia kaip tam tikros bendros reikšmės – branduolio vienodinimą 

ir partnerių abipusiškai artikuliuotą mainų procesą, vedantį „prie dalinio reikšmės ir schematizuotų 

suvokimo implikacijų užsidengimo“.211 Bendroji reikšmė gali turėti objektyvų kontekstinį pagrindą: 

                                                
207 A. Mickūnas, Equi-valence, A Century with Levinas. On the Ruins of Totality. Edited by R. Šerpytytė, Vilnius 

University Publishing House, 2009, 220–222. 
208 Plg. T. Kačerauskas, Tikrovė ir kūryba. Kultūros fenomenologijos metmenys, Vilnius: VGTU leidykla Technika, 

2008, 290–291. 
209 Paminėkime, kad neabsoliučiai. Signifikacijos ir įkūnijimo santykis būna labai įvairus ir yra susijęs, pavyzdžiui, su 

pirminėmis patirtimis (vaiko vitalinės kinestetikos procesas ir raida), su išsilavinimo specifika, kasdieninės praktinės 

veiklos specifika, etc. A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, 

filosofijos ir meno institutas, 2007, 105. 
210 A. Mickūnas, Dialogo sritis, Baltos lankos, Nr. 11, Vilnius: Baltos lankos, 1999, 241.  
211 A. Mickūnas, Dialogo sritis, Baltos lankos, Nr. 11, Vilnius: Baltos lankos, 1999, 249. 



 65 

tarkime, tai yra organinės visuomenės narių pokalbis. Jie nuo pat pradžių turėjo dialogo pagrindą, 

tam tikra prasme, jų pokalbis galėjo neturėti patiriamo kreipinio ir nebūti gyvas. Tačiau Mickūnas 

ima dialogą, kaip bendrą reikšmę, apeliuodamas į idealią, statinės (arba apibendrinančios) 

fenomenologijos vertikaliją, kuri dialogą mums pasiūlo suvokti kaip nekontekstinį procesą ir 

vienybę (žinoma, kontekstai egzistuoja ir dalyvauja pokalbyje, tačiau jie yra implikuoti, todėl 

galime juos „permatyti“). Kaip vienybė, jis susideda iš skirtingų, bet vienas nuo kito priklausančių 

tonų, o kaip procesas, kiekvienas tonas yra intensyviai išreikštas. Jei šią dinaminę vienybę 

girdėsime kaip melodiją, tai skambėjimo tąsoje ji reflektuos tiek atskirus tonus, tiek jų visumą. 

Taigi, dialogas, kaip bendra reikšmė, arba kaip melodija, kai jis nėra iš anksto įrašytas į privalomas 

temporalines, teritorines ar kitokias kultūrologines schemas, yra ne „centrinis“, bet policentrinis, 

polifoninis pliuralistinis procesas.212 Faktiškai tai reiškia, kad dialogas turi neribotą dalyvių ir balsų 

skaičių (balsų pliuralizacija), o kiekvienas naujai įsitraukęs, atidaro naują horizontą.  

 Mes negalėtume dialogo suvokti kaip bendrybės, jei kaip skirtumo galimybė, 

bendrumas neegzistuotų pačioje policentriškumo idėjoje. Atitinkamai, policentrinės sąmonės idėja 

save pagrindžia apeliuodama į tai, kad patirtis gali būti suprantama kaip bendra patirtis, nes 

kiekviena bendrybė turi horizontalią prasmę, kurią gali patirti kiekvienas (žr. pl. I d. 2 sk. 3 posk.). 

Išskirdamas bet kokio fenomeno bendros patirties galimybės sąlygas, Husserlis ieškojo pagrindinės 

policentrinės sąmonės realizacijos krypties. Tai darydamas jis akcentavo du dalykus: (1) kiekvienas 

subjektas turi individualią ir intersubjektyviai su kitomis susijusią, monados istoriją (žr. pl. I d. 2 sk. 

3 posk.); (2) kaip „aukštesnio lygio sąmonės“ apraiškos, šie bendrumai gali būti išreikšti ne tik kaip 

kasdienių santykių objektyvios kryptys, tačiau taip pat istoriškai ir teleologiškai. Kitaip tariant, 

objektyvi kryptis (arba τέλος) gali apibrėžti pagrindinį istorijos tikslą. Tai buvo esminis Husserlio 

istorijos fenomenologijos sumanymas. Kad jį pilnai suprastume, įsivaizduokime lygiakraštį 

trikampį, kurio vienas kampas (a) žymi tam tikrą asmeninę patirtį, (b) kitas kampas – bendrą, vieno 

ir daugiau žmonių patirtį, (c) trečias kampas – istorijos bendrumo, kaip bendro istorijos tikslo patirtį. 

Pastaroji pozicija yra racionalių patirties sąlygų arba fenomenologiškai apibrėžiamo proto pozicija. 

Aprėpdama kitas dvi pozicijas, ji konstituoja universalų, neredukuojamą į jokią empirinę patirtį, 

racionalumo tikslą. Būtent jis įgalina bet kokią „atsakingą kritiką“ (verantwortliche Kritik), 

„teleologinį istorijos stebėjimą“ (teleologischen Geschichtsbetrachtung), o pačią istoriją galiausiai 

siūlo suvokti kaip „teleologinę harmoniją“.213  

                                                
212  B. Waldenfels, Paradoxien ethnographischer Fremddarstellung, in: Därmann, Iris/Jamme, Christoph (Hg.): 

Fremderfahrung und Repräsentation. 1. Aufl. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft, 2002, 178. 
213 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in 

die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976, 72–74. 



 66 

 Nors Mickūno dialogo filosofija remiasi policentrinės sąmonės idėja, priartėjus prie 

teleologinio istorijos apibrėžimo, jis atsiriboja nuo Husserlio „harmoningos“ istorijos kūrimo tikslo. 

Mickūno supratimu, teleologinis istorijos išplėtojamas galimas tik „konstituojant aprioriškumą 

istorinių faktų lauke“, o „toks postulatas yra paremtas nekritiškai perimtu moderniu evoliucionizmu 

ir, galima papildyti, istoricizmu“.214 Mickūnui policentrinė sąmonė yra tik dialoginio santykio arba 

santykio kaip tokio, galimybės sąlygų sąmonė. Tolimesnis, vadinamasis vertikalus, „konstitucijų 

konstitucijos“ arba „tikslų tikslo“ išskyrimas mus atitolintų nuo patirties. Tuo tarpu jau 

imanentinėje patirties išraiškoje egzistuoja pati save suponuojanti „atsakingos 

kritikos“ galimybė. Tai yra susikirtimo tarp Husserlio, Heideggerio, Bachtino ir galiausiai – 

Waldenfelso ir Mickūno pozicijų plotmė. Pažiūrėkime į tai atidžiau. Nors Husserlis akcentuoja, kad 

„atsakinga kritika“ remiasi universaliu ir intersubjektyviu faktų suvokimu, šį suvokimą jis iš karto 

redukuoja į teleologinį Vakarų civilizacijos esmės suvokimą. Heideggeris, o ypatingai juo sekę 

Bachtinas ir Waldenfelsas, buvo atsargesni. 

 Atsakomajame laiške Ernstui Jüngeriui (Zur Seinsfrage, 1977), plėtodamas autentiško 

filosofavimo temą, štai-būties analitikos maniera, Heideggeris analizuoja dviejų egzistencialų – Ent-

sprechung (atitikimo) ir Verantwortung (atsakomybės) prasmę.215 Naudodamas fenomenologinės 

ontologijos metodą, jis parodo etimologinį fenomenų santykinumą ir taip atskleidžia pirmapradį 

kalbos ir atsakomybės santykį. 216  Pagal metafizinį ekstatinio išgyvenimo apibrėžimą, būtis 

konstituojasi per kalbą (žinoma, gali pasireikšti ir kitais būdais). Toks pripildytas prasmės 

kalbėjimas atitinka būties esmę. 217  Būties esmę atitinkantį kalbėjimą Heideggeris susieja su 

„atsakingu sakymu“ ir nurodo, kad atsakomybės egzistencialas konstituoja artikuliuotą procesą. 

Jame yra akivaizdus „susitikimo“, kaip „būties kreipinio“ ir at-sako (Ant-wort) „būties 

šauksmui“ momentas, todėl Heideggeris rašo: „kas šia prasme dalyvauja, to atsakomybė turi 

susitelkti atsakyme”.218 Žinoma, Heideggerio būties prasmės patirtis buvo tokia fundamentali, kad 

kitas, kaip dialoginis santykio kitas, beveik neturėjo joje vietos. Jis visada jau buvo integruotas į 

pasaulio patirtį kaip Mitsein dalyvis. Todėl Levinas teisingai kritikavo Heideggerį, nurodydamas, 

kad jo rūpestis užgriozdina žmogaus egzistenciją.219  

                                                
214 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 
institutas, 2007, 103. 
215 Plačiau šią problematiką plėtoju straipsnyje: A. Gajauskas, M. Heideggerio pasyvusis nihilizmas. Naujojo mąstymo 

paieškos, Acta Humanitarica Universitatis Saulensis. Mokslo darbai, Šiauliai: ŠU leidykla, 2006. 
216 Analizė remiasi etimologine skaida, pagal kurią gauname gramatinę Ver-ant-wort-ung ir Ent-sprechung grupuotę. Iš 

to seka: Entsprechen – atitikimas, sprechen – kalbėti, sakyti; Verantwortung – atsakomybė, antworten – atsakyti, Wort 

– žodis.  
217 M. Heidegger, Über den Humanismus, Vittorio Klostermann Frankfurt am Main, 1949,42. 
218 M. Heidegger, Zur Seinsfrage, Vittorio Klostermann Frankfurt am Main, 1977, 9. 
219  L. Duoblienė, Etikos didaktika: fenomenologinis aspektas, Pedagogika. Mokslo Darbai. T. 71, Vilnius: VPU 

leidykla, 2004, 34.  



 67 

 Tyrinėdamas skaitytojo ir literatūrinio kūrinio santykį Bachtino estetikoje, Darius 

Kovzan atkreipia dėmesį, kad Heideggerio fenomenologinė – etinė atsakomybės samprata „labai 

iškalbinga: atsakome (atsiliepiame, perimame kito žodį) tik tada, kai dalyvauja mūsų atsakomybė, o 

ne atsitiktinai. Ko nors sužinojimas iš kito ir mane įpareigoja (atsakyti), dėl to santykis su kito 

žodžiu (kai pasakymas suvokiamas arba perimamas) negali būti indiferentiškas ir visada įgyja mano 

vertinimą. Taip reiškiasi mano atsakingumas iš vienatinės vietos būtyje, jeigu neturiu alibi 

(nesielgiu nereflektyviai).“220 Kaip matome iš Kovzan refleksijos, atsakomybė yra ne etinis, bet 

meta-etinis principas, kurį steigia kito į-sakymas.221  Jei Heideggerio metafizikoje dar turėjome 

reikalą su būties kreipiniu, tai dabar kreipiasi genetiškai ir istoriškai policentriniame lauke „turintis 

vietą“ („vietą būtyje“) kitas. Mickūnas neabejotinai atmestų „vienatinumo“ dimensiją (kaip 

parodėme, jam santykis yra pirmesnis už subjektą, kurio kūnas visada jau save artikuliuoja), tačiau 

jis sutiktų, kad atsakomybė jam yra duota kaip pati atsakymo galimybė. 222  Šitokio sutikimo 

prielaidų plėtoti nebėra reikalo, tik užakcentuokime, kad kreipinio (atitinkamai – atsakymo) per 

ženklus išreiškiamas tarpkūniškumas yra jo pasauliškumo, atitinkamai – policentrinio ir istorinio 

aktualumo įrodymas.  

 Paskutinis svarbus policentrinės – dialoginės sąmonės Mickūno fenomenologijoje 

aspektas yra jos polifoniškumas. Mes jau minėjome, kad galiausiai Mickūnas dialogą aiškina kaip 

dinaminį vientisumą ir prilygina jį melodijos variacijai. Tokią dialogo supratą praplečia Bachtino 

žanro, kaip vertybinės vienovės samprata. Bachtinas teigė, kad mes „kalbame ne sakiniais 

(lingvistikos vienetais), o pasakymais, išreiškiančiais mintį“. Pavyzdžiui, formaliai žiūrint, 

„buitinis“, „įsimylėjėlių“ ir kitokie pokalbiai pasireiškia tuo, kad pasakymų skaidymas „pagal 

modalumą sutampa su balsų perskyromis“.223 Tačiau jei pažvelgsime atidžiau, atrasime, kad tikrasis 

dialogas ir polifonija „mezgasi tik kai sakytojai perima vienas kito žodžius ir atsiranda dvibalsis 

pasakymas (vidinės balsų perskyros vieno sakytojo tekste). Tada dialoge pasireiškia pamatinis 

būties kultūroje principas – dialogiškumas, be kurio pokalbiai virstų nesusikalbėjimu 

(susvetimėjimu) arba dialektika (vartojamos tos pačios sąvokos, nors vertybinio santykio su kito 

pasakymu gali nebūti)“.224  

 Žinoma, dvibalsis (policentriniu požiūriu – ir daugiabalsis) kalbėjimas gali būti tiek 

sąmoningas, tiek nesąmoningas. Bet kuriuo atveju, mums gali būti akivaizdus kalbėjimą 

                                                
220 D. Kovzan, Vienišoji estetika, M. Bachtin, Autorius ir herojus. Estetikos darbai, Vilnius: Aidai, 2002, 409–410.  
221  Apeliuojame į Kierkegaardo ir Rosenzweigo išplėtotą „įstatymo“ ir „įsakymo“, kaip objektyvios duoties ir 

asmeninio santykio dualumą. 
222 A. Mickūnas, Equi-valence, A Century with Levinas. On the Ruins of Totality. Edited by R. Šerpytytė, Vilnius 

University Publishing House, 2009, 220. 
223 D. Kovzan, Vienišoji estetika, M. Bachtin, Autorius ir herojus. Estetikos darbai, Vilnius: Aidai, 2002, 410. 
224 D. Kovzan, Vienišoji estetika, M. Bachtin, Autorius ir herojus. Estetikos darbai, Vilnius: Aidai, 2002, 410–411. 



 68 

sąlygojantis kontekstas (ar laukas) į kurį apeliuoja pašnekovas (arba kuris apeliuoja per pašnekovą). 

Vis tiek pirmiausia išgirstame „pasakymą“. Kokios yra „pasakymo“, kaip polifoninės vienybės 

elemento išgirdimo sąlygos? Ar galima ir kaip galima būtų kažką „pasakyti“ taip, kad pačiame 

pasakyme būtų palikta erdvė (arba kaip sako Waldenfels – Resonanzboden) jo pratęsimui? 225 

Paprastai, kasdienybėje šie persidengimai vyksta natūraliai. Ir vis dėlto, norėdami suprasti idealaus 

– polifoninio dialogo galimybės sąlygas, pirmiausia turime nepamiršti, kad ego kiekvieną kartą 

konstituojasi nutrindamas skirtumą tarp žodžio ir balso. Todėl Gramatologijoje (De la 

grammatologie. 1967) Derrida pastebi, kad balsas paprastai yra įkalinamas ego-loginėse 

instancijose ir joms tarnauja. Išeitų, kad yra tikimybė, jog ne tik kalbėdamas, žmogus gali nieko 

negirdėti; jis gali negirdėti, ką sako kitas ir klausydamas, kadangi jo klausa gali būti egologiškai 

atsieta nuo jo juslinio suvokimo. Todėl pokalbyje su Helene Cixous, Derrida įrodinėja, kad tik 

laisvas balsas gali būti radikaliai svetingas ir išgirsti kito balsą.226  

 Derrida pastabos mus skatina manyti, kad Bachtino „kultūrinio 

dialogiškumo“ dimensijos išskyrimas yra šiek tiek idealistinis. Daugeliu atvejų dialektika ir 

susvetimėjimas santykyje yra beveik neišvengiami jau vien dėl kultūroje egzituojančių struktūrinių 

(bendruomeninių, urbanistinių, profesinių ir kitokių) neatitikimų ir prieštaravimų. 227 Kita vertus, 

filosofui ar kritikui tai netrukdo siekti santykio su kitu ar kitais universalumo ir autentiškumo. Dar 

daugiau, aptikę policentrinį lauką ir polifoninį dialogo „skambesį“, mes turime labai rimto pagrindo 

mąstyti apie naujus santykio su kitu modelius humanitariniuose ir socialiniuose moksluose. Būtent 

šiuo, Bachtino pramintu taku pasuko Waldenfelsas ir Jamesas Cliffordas, konstruodami polifoninės 

etnografijos modelį.228 Tuo tarpu Algis Mickūnas, teikiantis ypatingą dėmesį artikuliuotam sąmonės 

                                                
225  B. Waldenfels, Paradoxien ethnographischer Fremddarstellung, in: Därmann, Iris/Jamme, Christoph (Hg.): 

Fremderfahrung und Repräsentation. 1. Aufl. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft, 2002, 178. 
226 Derrida, J. From the Word to Life: A Dialogue between Jacques Derrida and Helene Cixous, New Literary History, 

Volume 37, Number 1, Winter, 2006. 
227 Apie dialektinę galios santykių specifiką koncekvenciniame transnacionaliniame teritorializacijos procese rašau: A. 

Gajauskas „Etnografinio autoriteto“ kritika. Pastabos apie Jameso Cliffordo ir Erico Wolfo tyrinėjimus. Inter-studia 

humanitatis. Postmoderni antropologija. Nr. 6 / Šiauliai: VšĮ Šiaulių universiteto leidykla, 2008, 43. 
228  Kalbant apie Jameso Cliffordo analizuotą „polifoninės etnografijos“ atvejį ir sekant Derrida, etnografinį tekstą 

galima apibrėžti kaip „išcentruotą struktūrą“, kurioje nuolat vyksta „įprasminimo žaismas“ (J. Torfing, New theories of 

discourse: Laclau, Mouffe and Zizek. Oxford: Blackwell, 1999, 40). Tokiu atveju teksto diskursas neatspindi nuoseklios 

tvarkos, pasižymi prasmės pertrūkiais, neaiškiais persidengimais, net skirtingomis stilistikos formomis. Tačiau 
svarbiausia, jis yra daugiabalsis, o kiekvienas balsas jame skamba autentiškai, pagal „nuo gimimo“ įgytą autoritetą. Šias 

etnografinio teksto savybes apsprendžia pati jo „gaminimo“ strategija. Ji integruoja „tyrimo lauko“ „informantus“ su 

visu savo „kitumu“ į tyrimą taip, kad jie patys konstruotų jo rezultatą. Tokių „informantų“ ir specialistų etnografų 

autoritetų koegzistavimas sukurtų naują, lankstų, su visais galimais neatitikimais arba panašumais, rezultatą. Derrida 

sekėjai „išcentruotos struktūros“ sąvoką naudojo kita prasme – jiems rūpėjo prasmės perkūrimo procesas viešojoje 

erdvėje. O šiuo atveju „įprasminimo žaismas“ yra tai, kaip prasmė konstituojasi skaitytojui. Cliffordas sutinka su 

Barthesu, jog teksto tikslas yra svarbiau nei jo ištakos (J. Clifford, Kultūros problema: XX amžiaus etnografija, 

literatūra ir menas. Vilnius: Lietuvos rašytojų sąjungos leidykla, 2006, 85). „Polifoninės etnografijos“ tekstas nuo pat 

pradžių yra interpretacija, o iš skaitytojo taip pat tikimasi interpretuojančio žvilgsnio. Polifoninės etnografijos pavyzdys: 

„Birds of My Kalam Country“ (1977). (Waldenfelsas palaiko Cliffordo polifoninės etnografijos apibrėžtis tekste: 



 69 

kūniškumui ir polifoniškumui, policentrinės sąmonės fenomenologiją „pasuka“ dvejomis: rytų ir 

vakarų civilizacijų tyrimų kryptimis. Pirmasis kelias veda į filosofijos vietos Vakarų civilizacijoje 

apibrėžimą, o antrasis – gyvenamojo pasaulio sąmonės, kaip kosminės ir erotinės sąmonės, analizės 

linkme.  

 

 

Filosofijos etosas ir jos likimas229 

 

Knygoje Filosofijos likimas (2009) Mickūnas pateikia tris išskirtines Vakarų filosofijos pozicijas. 

Galiausiai, filosofinis mąstymas turi nutrinti skirtumą tarp Vakarų ir Rytų mąstymų. Pirmasis 

knygos skyrius, kuriame analizuojama „galios magija“, ir paskutinis skyrius, kuriame pateikiama 

„autentiškos“, bet ne esencialistinės – metafizinės filosofijos samprata, reflektuoja vienas kitą kaip 

kosminio gyvenimo Rytuose ir jo suvokimo sąlygų, atrastų Vakaruose, analizės. Į šį „tarpą“ patenka 

Vakarų mokslų, spekuliatyviųjų filosofijų (metafizikų) bei filosofijos ir politikos santykio 

tyrinėjimai. Taigi, trys filosofijos pozicijos mums pateikia į griežtus rėmus telpančią Mickūno 

filosofijos sampratą. Pasitelkdami huserlišką analizės schemą, pirmiausia išskirsime 

transcendentalinę arba autentiško daiktų pažinimo sąlygų filosofiją, po to pateiksime istorinę 

„gyvenamojo pasaulio“ analizę, kurioje keliamas klausimas apie filosofavimo ir politinės laisvės 

santykį. Galiausiai prieisime prie filosofo, kaip neįtarpinto tarpininko, paskutiniojo interpretatoriaus 

arba Brahmano (suprantamo kaip kosmoso plotmių gyventojo, o ne kastos prasme) studijos. Visos 

trys tyrimo analizės plotmės glaudžiai susijusios su policentrinės sąmonės fenomenologija. 

 Apibrėždamas pirmąją poziciją, paraleliai Mickūnas apžvelgia visą filosofijos istoriją, 

nuosekliai atskirdamas reprezentacines „valios metafizikos“, klasikinės refleksijos ir laiko sekos, 

kai ji sukuriama iš transcendentinės pozicijos, atvejus. Nors skyrelyje „Spekuliatyviosios 

„filosofijos“ jis tik netiesiogiai apeliuoja į Husserlio transcendentalinę fenomenologiją, pastarojo 

įtaka turėtų būti laikoma fundamentalia dėl dviejų priežasčių: (1) radikalios transcendentalinės 

                                                                                                                                                            
B. Waldenfels, Paradoxien ethnographischer Fremddarstellung, in: Därmann, Iris/Jamme, Christoph (Hg.): 

Fremderfahrung und Repräsentation. 1. Aufl. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft, 2002, 178–179.) Išsamesnis tyrimas 

pateiktas: A. Gajauskas „Etnografinio autoriteto“ kritika. Pastabos apie Jameso Cliffordo ir Erico Wolfo tyrinėjimus. 

Inter-studia humanitatis. Postmoderni antropologija. Nr. 6 / Šiauliai: VšĮ Šiaulių universiteto leidykla, 2008.  
229  Ši darbo dalis parašyta remiantis Mickūno ir Šliogerio bendrai išleista knyga, pavadinta „Filosofijos likimas“. 

Sutinkant su D. Jonkumi, Šliogerio ir Mickūno „filosofijos supratimas yra labai skirtingas“. (D. Jonkus, Tarp Atėnų ir 

Jeruzalės, Kultūros barai, Nr. 4, Vilnius: UAB Kultūros barai, 2010, 87.) Atsižvelgiant į šiai knygai skirtas Jonkaus 

pastabas (nėra bendro įvado ar išvadų, jokių tarpusavio refleksijų), pagrįstai galima tegti, jog bendras knygos leidimas, 

įgyvendintas ne tiek iš filosofinių, kiek iš biurokratinių arba politinių filosofinio diskurso konstravimo paskatų. Taip 

manydami, apsiribosime Mickūno tekstų studijavimu, neatlikdami lyginamosios autorių filosofijų analizės. 



 70 

redukcijos išplėtojimo ir (2) teleologinės perspektyvos, kuri priimama analizuojant filosofijos 

istoriją ir kuri rekonstruojama į galutinio tikslo neturintį, policentrinį pasaulio suvokimą.  

„Radikalią redukciją“ jis atlieka pradėdamas ieškoti „pirmosios filosofijos“ galimybės 

sąlygų. Tai darydamas, Mickūnas remiasi Sokratu ir aktualizuoja jo pašaipą, skirtą filosofams. 

Sokrato supratimu, dažnas filosofas ieško atsakymų į klausimus apie gamtos daiktus, tačiau visą 

gyvenimą taip ir nesugeba prisiliesti prie savo paties esaties. Tai apgręžia filosofiją link paties 

filosofo ir sugriauna presuponuotus pasaulio vaizdinius. Todėl Mickūnas teigia, kad filosofinė 

kritika „skleidžiasi suponuodama Krizę, kai viskas, kas atrodo savaime suprantama, turi būti 

laikoma stoka, netikslumu ar netiesa“.230  

Faktas, kad redukcija suponuoja Krizę – svarbus. Vėlyvojoje Husserlio 

fenomenologijoje kritinė redukcijos dimensija buvo išplėtota kaip gyvenamojo pasaulio sąmonės ir 

istorijos fenomenologinė analizė. Mickūno filosofijoje šias dvi plotmes aptinkame galutinai 

sujungtas – tai, ką suponuoja transcendentalinė redukcija, tampa fundamentaliu filosofavimo 

apskritai aspektu. Redukcijos paskirtis yra taip suabejoti pasauliu, kad šioje abejonėje pasimatytų 

pirminis jo atsiradimo šaltinis – jį konstituojanti transcendentalinė sąmonė (žr. pl. I d. 2 sk. 3 posk.). 

Tuo būdu pasaulis ir subjektas „įsivelia“ (mėgstamas Mickūno išsireiškimas) vienas kitame ir 

sudaro subjekto intentencijų ir pasaulio išraiškų vienį.  

Transcendentalinio subjekto, kaip vienio filosofija, turi dvi kryptis: pirmojoje jis 

apibrėžiamas per „vienatinį“, juslinį įsitraukimą į pasaulį ir yra vadinamas „singuliaru“ – „veiksmo 

būtimi“, kuri yra „nekintanti kismų serijos riba“.231 Toks jo apibrėžimas yra būtina išsivadavimo iš 

reprezentuojančių juslinį gyvenimą metafizikų rėmų. Transcendavę šią plotmę, atrandame esminę 

pirmosios filosofijos poziciją, kurioje apriorinis patyrimo uždavinys – „aktyviai atskleisti daiktų 

prezentaciją, liekant kiekvieno iš jų ribose, jų unikaliame erdvėlaikyje ir jų sklaidos ribose“.232 Šioje 

plotmėje atsiranda ir kito, kaip singuliaraus esinio sutikimo galimybė.  

Kritikuodamas „spekuliatyvias“ filosofijas, Mickūnas atmeta visas Vakarų mąstymo 

istorijoje vyravusias reprezentacines juslinio suvokimo formas (reprezentuotus subjektą, erdvę, 

laiką, santykį, transcendenciją, kalbą, kaip uždarą ir atskirtą nuo kūno, ženklų sistemą, etc.). 

Apibendrindamas, jis teigia: „tai būtina, kad įtvirtintume daiktų pasaulio rišlumo sąvoką, nes tie 

daiktai atskleidžia esmingąsias savo ribas tik tol, kol jie įvietinti unikaliai laikiškoje jų savybių 

                                                
230 A. Mickūnas, A. Šliogeris, Filosofijos likimas, Vilnius: Baltos lankos, 2009, 270.  
231 A. Mickūnas, A. Šliogeris, Filosofijos likimas, Vilnius: Baltos lankos, 2009, 284. 
232 A. Mickūnas, A. Šliogeris, Filosofijos likimas, Vilnius: Baltos lankos, 2009, 286. 



 71 

išsklaidoje“. 233  Apie kokį rišlumą rašo Mickūnas, galime suprasti tik grįždami prie kūniško 

pirmapradžio suvokimo gyvenimo ir transcendentalinio šaltinio temų.  

Jei Husserlis mato istoriją teleologiškai, tai Mickūnas mėgina išplėsti teleologinį tikslą, 

apribodamas jį kaip transcendentalinį sąmonės šaltinį. Grubiai tariant, tai reiškia, kad teleologija 

tarytum paskandinama transcendentalinio šaltinio sklaidos plotmėje (žr. pl. I d. 2 sk. 3 posk.). Tuo 

būdu transcendentalinis šaltinis ir policentrinis bendrybių (arba bruožų) suvokimas ne tik pakeičia 

teleologiją, tačiau taip pat praveria pirmapradį pasaulio, kaip kosminio laiko ir erdvės suvokimą. 

Jame fenomenai atsiskleidžia per skirtingus šifrus, kurių bendras santykinumas konstituoja tiek 

filosofijos, tiek žmogaus bendresne prasme tikslų horizontus. Ne tik daiktų, bet ir žmonių, jų 

santykių, jų veiklų prasmės atvėrimas apibrėžia „filosofijos likimą“.  

Apibendrinant, „rišlumo“ (prilyginame „aiškumui“) fenomenas reflektuoja labai 

specifinį kūniškos sąmonės artikuliacijos galimybių sąlygų aspektą. Nuo šiol yra aišku, kad 

filosofija reikalinga ne tik tam, kad „išviešintų“ fenomenus jų esmėje, tačiau taip pat, kad 

garantuotų tokio „viešumo“ sąlygas visose plotmėse: nuo kasdienybės gyvenimo, mokslų iki 

demokratijos ir tarpcivilizacinių studijų.  

Todėl antroji Vakarų filosofijos pozicija apibrėžiama tarp-monadinių arba 

intersubjektyvių santykių ir „aukštesnės – pilietinės sąmonės“ kūrybos sąlygų plotmėje. Mickūno 

supratimu, pastaroji kritinė „pirmosios filosofijos“ paskirtis buvo apibrėžta Antikos laikais, polio, 

kaip politinės žmonių sąjungos kūrybos metu. Mes matėme, kaip kritinis redukcijos aspektas padėjo 

atsikratyti presuponuojančių metafizikų poveikio jusliniam suvokimui. Dabar šios metafizikos 

iškyla kaip nesankcionuojamos politinės galios pavojus. Galios dinamiką Mickūnas apibrėžia 

panašiai kaip geismo dinamiką. Geismas trokšta tik savęs paties.234 Tai tinka ir politinei galiai, kuri 

būdama „susijusi tik su savimi“, siekia „nuolat plėstis“ (kaip pavyzdį Mickūnas pateikia Atėnų ir 

Melo salos gyventojų politinį konfliktą ir jį lydėjusias derybas).235 Savo ruoštu „galios riba yra 

politinis etosas“, kuris reikalauja atskirti solipsistinį, pragmatinį materializmą ir savivalę nuo 

bendro, laisvų žmonių pasaulio arba polio kūrybos proceso.  

Jei pirmosios filosofijos pozicijos tikslas yra saugoti ir kurti sąlygas atsiskleisti 

esminėms fenomenų ypatybėms, tai antroji pozicija siekia pateikti politinės – demokratinės žmonių 

sąjungos galimybės sąlygas. Tai reiškia, kad filosofijos ir politinis etosai nesiskiria, filosofija yra 

galima tik ten, kur galimas politinis, laisve besidalinančių žmonių etosas ir vice versa, laisvė galima 

tik ten, kuri ji yra saugoma. Tačiau saugoma ne tik kaip laisvės įstatymas, bet ir kaip bendra tokio 

                                                
233 A. Mickūnas, A. Šliogeris, Filosofijos likimas, Vilnius: Baltos lankos, 2009, 296. 
234 Plg. A. Mickūnas, Summa erotica, Vilnius: Apostrofa, 2010, 110. 
235 A. Mickūnas, A. Šliogeris, Filosofijos likimas, Vilnius: Baltos lankos, 2009, 231–244. 



 72 

įstatymo galimybės sąlygų refleksijos plotmė. 236  Taigi, pratęsdamas Niklas Luhmanno arba 

Heinricho Rombacho sistemos kritiką, Mickūnas atskiria demokratinę visuomenę kaip sistemą nuo 

demokratijos, kaip individų kuriamos realybės. 237  (Žr. III d. 1sk. 1. posk.). Todėl galiausiai 

prieiname prie išvados, kad filosofijos etosas yra laisvė, kaip vidinė filosofijos ir filosofo 

vertybė.238 (Plačiau apie vidinę vertybę žr. III d. 1. sk. 1–2 posk.) Ši laisvė, kaip vidinė vertybė, taip 

pat yra intelektualo „dvasios darbų“ motyvacijos pagrindas. (Plg. I d. 2 sk. 2 posk.).   

Trečiosios Vakarų filosofijos pozicijos apibrėžimas reikalauja iš mūsų sugrįžti prie 

pirmapradžio suvokimo gyvenimo fenomenologijos ir trumpai pakartoti viską, kas buvo atrasta šios 

fenomenologijos ribose. Prisiminkime: pirmapradis sąmonės gyvenimas yra kūniškas, iki-

refleksyvus, iki-laikiškas, ne įvietintas, bet erdviškas kosminio laiko gyvenimas. Pirmapradis 

suvokimas yra įsitraukęs į kūniškas veiklas, kurios, savo ruožtu, laikomos artikuliuotai ir istoriškai 

(genetiškai) susikertančios su kitomis veiklomis. Todėl pirmapradė sąmonė, tai taip pat – dialoginė 

ir polifoninė sąmonė; jos dialogiškumą ir polifoniškumą daro įmanomu jos pirmapradis, 

artikuliuotas policentriškumas.  

Visa tai, ką išvardinome, gali būti suvokta ir išplėtota tik pirmapradžio suvokimo 

gyvenimo išskyrimo dėka. Žinoma, kad kiekviena per ją atskleista sąmonės struktūra – dialogas, 

istorija, polifonija, „iškalbingas“ kūnas, etc. tiek pat priklauso vienai sąmonės refleksyvumo tėkmei, 

kiek ir kiekviena refleksija gali sudaryti individualią sąmonės gyvenimo programą. Todėl 

Filosofijos likime policentrinis pirmapradės sąmonės gyvenimas subsumuojamas į transcendentalinę 

vienio problematiką, turint galvoje „esminę intuiciją, pagal kurią visi esiniai ir veiksniai visatoje 

veikia vienas kito buvimą“. Tai yra „perėjimas nuo esminio pasaulio atsitiktinumo ar net radikalaus 

fragmentiškumo prie jo radikalaus būtinumo“.239  

Taigi, pirmapradei sąmonei pasaulis yra atsitiktinis ir būtinas. Sudarydama su šiuo 

pasauliu vienį, sąmonė yra kosminė – neturinti nei pradžios nei pabaigos, konstitutyvi ir tuo būdu 

kintanti.240 Aukščiau minėjome, kad pirmapradėje sąmonėje valia apibrėžia žmogaus ir pasaulio 

santykį. Šia prasme vienio esmė yra valia. Tyrinėdamas jos pasireiškimą kosminėje vieno sąmonėje, 

Mickūnas teigia, jog kismo priežastis, tai atitinkantis, iššaukiantis save patį erosas.  

Analizuodami „gyvenamojo pasaulio“ pokyčius, pirmiausia aptinkame, kad 

kiekvienas sąmonei duotas faktas invariantiškai yra susijęs su tam tikru, jam pačiam būdingu 

skirtumu. Savo ruožtu skirtumas pasimato kaip nauja šio tapatumo potencija. Ir vice versa – nėra ko 

                                                
236 A. Mickūnas, A. Šliogeris, Filosofijos likimas, Vilnius: Baltos lankos, 2009, 263. 
237 Plg. H. Rombach, Phänomenologie des sozialen Lebens. Grundzüge einer Phänomenologischen Soziologie, Freiburg, 

München: Karl Alber, 1994, 20, 168–170. 
238 Plg. A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 148. 
239 A. Mickūnas, A. Šliogeris, Filosofijos likimas, Vilnius: Baltos lankos, 2009, 295. 
240 Plg. D. Jonkus, Tarp Atėnų ir Jeruzalės, Kultūros barai, Nr. 4, Vilnius: UAB Kultūros barai, 2010, 89. 



 73 

stebėtis, pavyzdžiui, kai pražydęs pumpuras galiausiai „nusirengia“ iki gėlės koto, kuriuo ji buvo tik 

pradėjus tirpti sniegui. Taip Mickūnas kosminį kismą paaiškina per „amžinojo sugrįžimo“ mitą. 

Šioje tapatumo ir skirties santykio struktūroje pastebima dviejų skirtingų tapatumų, kaip dviejų 

„polių“ santykio dinamika. 241 Vienas tapatumas gali tapti kitu tapatumu tik todėl, kad jis trokšta tos 

skirtybės. Ją įgydamas, jis užima jos padėtį kaip „kitas“, kuris yra „tas pats“. Taip „amžino 

sugrįžimo“ arba „amžino atsinaujinimo“ mitas mums paaiškina kosminio laiko, kaip banguojančio: 

atslūgstančio, kylančio, bloškiančio, besivejančio bangoje bangą, vandenyno metaforos prasmę.  

Tokia įvairialypė, visa persmelkianti, skirtingai besikartojanti yra libidinio geismo 

struktūra, kuri vienoda su kosminio laiko (kala vandenyno) apibrėžtimi.242 Knygoje Summa erotica 

(2009) Mickūno požiūris į vakarietišką seksualumą, psichoanalizę ir psichologiją yra kritiškas ir 

persidengia su „neišlaisvintų“ juslių analizėmis, kurias pastebėjome jo filosofijos istorijos kritikoje, 

atmetant reprezentuojantį mąstymą.  

Pirmapradės sąmonės, kaip erotinės sąmonės tyrimą Mickūnas perkelia į Indiją. Jame 

jis pateikia keletą pavyzdžių, kurie dar kartą parodo, kad pirmapradžio suvokimo gyvenimo 

požiūriu, Vakarų civilizacija yra ne kas kita, kaip „apsikvailinusi“ prieš tikrosios išminties 

ieškojimą, „galios mašina“. „Galios mašiną“ siūlome suprasti Deleuze pasiūlytu būdu: kaip 

mechaniškai imanentizuoto geismo produktyvumą. 243  Šia prasme mechanizacija remiasi ne tik 

industrializacija ir kapitalizmu, bet ir pirminiu, iš anksto reprezentuotu, taigi, galiausiai – karteziniu 

refleksyvumu. Visa tai patvirtina reprezentatyvios Vakarų filosofijos ir civilizacijos sublimaciją ir 

jėgą, jos „kultūrologinį“ poreikį viską išskaidyti ir vėl surinkti į valdomas visumas, bet jokiu būdu 

ne erotiškumą.244  

Eroso dimensija yra kosmoso dimensija. Jos išraiškas Mickūnas randa pačioje 

giliausioje indų mitologinės sąmonės gyvenimo plotmėje. Tam kad prie jos priartėtų, pirmiausia 

jam teko parodyti, kaip brutaliai ir traumuojančiai veikia vakarietiškoji „protingos galios“, 

pasireiškiančios kaip „galios magija“, metafizika.245 To siekdamas, Mickūnas didelį dėmesį skiria 

kolonialistinės britų politikos Indijoje kritikai. Svarbiausia ne tai, kad tuo metu Indija prarado savo 

politinę ir ekonominę laisvę, bet tai, kad į indų visuomenę, ypatingai vyriškumo kultą 

kultivuojančių sluoksnių (brahmanų, kšatrijų) gyvenimą buvo perkelti vakarietiški, moraliniai 

„sutvirtinimai“; t. y., supratimas, kas yra „gerai“, o kas „blogai“, kas „padoru“, o kas prieštarauja 

                                                
241 A. Mickūnas, Aesthetics as Creation and Transformation of World Awareness, The World of Quantum Culture, 

Praeger Publishers, 2002, 74–78. 
242 A. Mickūnas, Summa erotica, Vilnius: Apostrofa, 2010, 194. 
243 G. Deleuze, Negatiations. 1972–1990. New York: Columbia University Press, 1995, 4. 
244 A. Mickūnas, Summa erotica, Vilnius: Apostrofa, 2010, 104–110. 
245 D. Jonkus, Tarp Atėnų ir Jeruzalės, Kultūros barai, Nr. 4, Vilnius: UAB Kultūros barai, 2010, 87–88. 



 74 

garbei. 246  Būtent taip prarandamas pirmapradis santykis su moterimi ir su kosmosu: galios 

metafizika ir politika yra kurčia ir akla erosui ir juslingumui.247  

Išminties dievaitis – Indijos „vyrų vyras“, nuo seniausių laikų yra Brahmanas. Jam 

akivaizdi kosminė geismo (kama), sapno (maja), žaidimo (lila), energijos susitelkimo ir proveržio 

(šakti) ir galiausiai tame ryškėjančio likimo (karma) dimensijos (kosmoso dievybių vardai jungiasi 

kaip kosmoso gyvenimo plotmės ir rašomos: kama-šakti-maja-lila-karma). Mickūno manymu, šis 

akivaizdumas ne iškelia jį „anapus“ kosmoso – tokiu atveju jis pavirstų plotmes už-valdančiu 

„monstru“ (klasikinis vyro charakteringumas), o padarytų jį išmintingu kosmoso plotmių 

„gyventoju“. Jis yra arba gali tapti maja-lila-šakti-kama.248 Tai visai kitoks „valdymas“, negu 

randamas Vakarų civilizacijose. Tai tokia valios plotmė, kurią užpildo juslinis sąmonės gyvenimas, 

tačiau tokiu būdu, kad kiekvienas „skendimas“ aistroje (o šioje kosmoso plotmėje visi norai yra 

aistringi) yra „permatomas“ ir žaismingas.  

 Šių plotmių veikiama gyvena pirmapradė, kūniška sąmonė. Visos veiklos ir pokalbiai 

(dialogas) per ją ir jai reiškiasi kaip dabartiškas judėjimas šokio (o kadangi kūnas artikuliuotas – tai 

ir balsų ir garsų skambesio ir visų kitų jusliškai „pamatuojamų“ duočių) vandenynas (kala).  

(Atkreipkime dėmesį, kaip puikiai šis aistringo, skirtingas plotmes jungiančio 

gyvenimo kala vandenyne supratimas jungiasi su „vidinės vertybės“ paieškomis Vakarų kultūros 

etose. Žiūrint iš šios perspektyvos, gyvenamojo pasaulio krizių įveikimas tampa žaismingu ir 

harmoningu.) 

Apibendrindami teigiame, kad „filosofijos likimas“ turi tris vienas kitą apimančius 

modusus: (1) atrasti prieigą prie daiktų, žmonių ir santykių esmes atskleidžiančio pirmapradžio – 

policentrinio suvokimo); (2) atskleisti ir saugoti filosofijos – politikos etosą (laisvę) gyvenamajame 

pasaulyje; (3) atskleisti ir plėtoti gyvenamojo pasaulio sąmonę, kaip kosminę – erotinę sąmonę. 

Atitinkamai, filosofas (Algis Mickūnas) – tai kosminio šokio ir skambesio, juslinės integralios 

sąmonės Brahmanas, siekiantis erotinės ir politinės gyvenamojo pasaulio gerovės.  

Galutinai apibendrinant Mickūno ir Husserlio fenomenologijų skirtumą, teigiame, kad 

jei Husserlis teikė pirminį dėmesį teleologiniam vertikalumui, tai Mickūnas jį teikia patirties 

horizontalumui. Jei Husserlis siekė teleologinės harmonijos, tai Mickūnas siekia kosminės 

harmonijos. Galiausiai, Husserlis akcentavo transcendentalinės refleksijos nemirtingumą249 (plg. I d. 

                                                
246 A. Mickūnas, Summa erotica, Vilnius: Apostrofa, 2010, 184, 190–191. 
247 Plg. D. Jonkus, Erosas ir filosofija, Kultūros barai, Nr. 9, Vilnius: UAB Kultūros barai, 2010, 106. 
248 A. Mickūnas, A. Šliogeris, Filosofijos likimas, Vilnius: Baltos lankos, 2009, 21., A. Mickūnas, Summa erotica, 

Vilnius: Apostrofa, 2010, 193. 
249 Plg. E. Husserl, Analyses Concerning Passive and Active Synthesis. Lectures on Transcendental Logic, Dordrecht, 

Boston, London: Kluwer Academic Publishers, 2001, 151. 



 75 

2 sk. 2 posk.), o Mickūnas „užleidžia vietą“ kosminiam vandenynui arba „dykumai“, nes visus 

darbus „vis tiek vėjas užpustys“.250  

 

 

 

2. Kvantinės estetikos refleksija Algio Mickūno  

kosmoso filosofijoje 

 

2002 m. anglų kalba pasirodė leidinys, pavadinimu The World of Quantum Culture. Leidinį sudarė 

žinomi srities mokslininkai iš Majamio Universiteto – Manolo Caro ir John Murphy, į jį buvo 

sudėta serija rinktinių tekstų, kuriuose nagrinėjamas paskutinio praėjusio amžiaus dešimtmečio 

periodu Ispanijoje susiformavęs ir netrukus pasklidęs Lotynų Amerikoje ir kitose šalyse reiškinys – 

„kvantinė estetika“ (Estetica Cuantica). Pagrindinis estetikos teoretikas ir jos įkūrėjas – tai rašytojas 

Gregorio Morales. Vienas iš leidinio bendraautorių yra Algis Mickūnas. Knygoje išpublikuotame 

straipsnyje Aesthetics as Creation and Transformation of World Awareness (2002) Mickūnas 

sutinka, „kad kvantinė estetika yra įtraukta į intensyviai ir dimensiškai ritmiško, cikliško ir 

nuotaikingo pasaulio kompoziciją“.251 Jo tekstas yra skirtas parodyti šį pritarimą „naujajai“ estetikai 

vadinamosios kosmoso filosofijos ribose.  

Skyriuje pristatysime kvantinės estetikos teoriją bei parodysime problemas, su 

kuriomis buvo susidurta ją kuriant. Svarbiausia jų – kvantinės estetikos ir pozityvizmo doktrinos 

susidūrimas, reprezentuojantis reliatyvistinės epistemologijos (postmodernizmo) ir klasikinės 

epistemologijos (modernizmo) susidūrimus. Todėl pirmajame poskyryje išskirsime „tiesos 

žinojimo“ ir „žinojimo apie tiesą“ sąvokas, kurios mums padės reflektuoti pozityvistines mokslų 

veiklos suvokimo problemas. Pristatomas tyrimas vadovaujasi prielaida, kad „žinojimas apie 

tiesą“ (abstrahuotas santykis su tiesa) ir „tiesos žinojimas“ (betarpiškas santykis su tiesa, kai 

sąmonė nuo jos nesiskiria) iš esmės skiriasi. Nepaisant to, jie gali būti vienodi „kaip du vandens 

lašai“, gali būti painiojami ir pavirsti begalinio nesusikalbėjimo prielaida. Būtent taip nutiko 

„kvantinės estetikos“ su pozityvizmo paradigma konflikto atveju. Kai pozityvizmas tradiciškai 

atstovavo abstrahuotą ir nuosaikią „žinojimo apie tiesą“ poziciją, „kvantinės estetikos“ įkūrėjas 

Morales, nelabai paisydamas fakto, kad būtent jis yra inovatorius, siekiantis įvesti naujus „žinojimo 

                                                
250  Mickūno žodžiai pasakyti diskusijos metu, Atviros Visuomenės Kolegijos aliumnų susirinkimo konferencijoje 

„Juodi krantai“ (2006). 
251 A. Mickūnas, Aesthetics as Creation and Transformation of World Awareness, The World of Quantum Culture, 

Praeger Publishers, 2002, 82. 



 76 

apie tiesą“ kriterijus, įrodinėjo, kad pozityvizmo paradigma laikosi „aklos“, „tiesos 

žinojimo“ pozicijos. Pirmame poskyryje, remdamiesi Mickūno, Husserlio, Bourdieu, ir Frommo 

įžvalgomis, parodysime, kaip dichotominis mąstymas įkliūna į solipsistinius „tiesos 

žinojimo“ spąstus, o mokslų „moksliškumo“ užtikrinimo (pozityvistinėje) plotmėje į juos patalpina 

ir savarankiškus mokslus. 

Tuo tarpu kvantinės estetikos ir pozityvizmo doktrinos susidūrimo kontekste Mickūno 

užimta santykio su kvantine estetika pozicija aktualizuoja jo filosofijos ir „naujosios“ estetikos 

dialoginį suartėjimą ir vienas kito palaikymą. Tolimesnės analizės tikslas bus parodyti, kokie 

kvantinės estetikos bruožai atsispindi Algio Mickūno kosminėje sąmonėje. Įgyvendinant tikslą, 

antrame poskyryje bus siekiama: (1) pristatyti kvantinės estetikos teoriją ir paaiškinti jos ir 

kvantinės fizikos ryšį; (2) paaiškinti jos santykį su naujaisiais religiniais judėjimais ir apibrėžti 

kvantinės estetikos ir „meno lauko“ (Bourdieu sąvokos reikšmės ribose) ryšį. Po to (3) apibrėšime 

filosofinę Mickūno kosmoso sampratą, (4) kurios ribose reflektuosime kvantinės estetikos doktriną.     

 

 

2.1. Tiesos žinojimas ir dichotominis mąstymas 

 

Bendriausia prasme „tiesos žinojimas“ pasižymi sudėtine ir vientisa struktūra. Sudėtine todėl, kad 

jis pateikia paaiškinimą, kodėl tai yra tiesa; vientisa, nes paaiškinimą, kodėl tai yra tiesa, apibrėžia 

pati tiesa. Todėl paaiškinimas neturi kitos funkcijos, tik tą, kuri atitinka tiesą. Taigi, „tiesos 

žinojimas“ yra tautologinis ir yra nukreiptas į save patį (A=A). Sutinkant su mokslo filosofais, taip 

apibrėžtas, jis turėtų būti matematinė arba loginė formulė. 252  Vis dėlto tikslumas, kuris veikia 

pirmiausia empirinės patirties atsisakymo pagrindu, parodo tik vieną iš galimų „tiesos 

žinojimo“ apibrėžimo būdų. Panagrinėkime „tiesos žinojimą“ iš dinamiškos Husserlio 

fenomenologijos pozicijos. Būdamas žymiausio praėjusio amžiaus platonizmo kūrėju, jis siekė ne 

tiesos, bet jos atskleidimo metodo sukūrimo. Šiuo atveju mums svarbus ne metodo taikymas, bet 

kritikos ir atradimai, kuriuos paskatino šio metodo kūryba. Kitaip tariant, vadovaujamės prielaida, 

kad straipsnyje sprendžiamos problemos kontekstas gali būti apibrėžtas fenomenologinio metodo 

tyrimo „viduje“.  

Egzistuoja du epistemologiniai sąmonės tyrimo modeliai, kurie mus lydi visą 

fenomenologijos istoriją. Autentiškas objekto suvokimas, kai sąmonė tampa objekto sąmone ir 

                                                
252 Rudolfas Carnapas teigė, kad viena iš prasmingų teiginių rūšių yra tautologijos, kurios yra teisingos „vien dėl savo 

formos“. Carnapas apie tautologinius teiginius, kaip apie prasmingus, kalbėjo skirdamas juos nuo patyrimo teiginių. Jo 

supratimu, tautologiniai teiginiai reikalingi tik teiginių apie tikrovę transformacijai. R. Carnapas, Metafizikos įveikimas 

kalbos loginės analizės būdu, E. Nekrašas, Filosofijos įvadas, Vilnius: Mokslo ir enciklopedijų leidykla, 1993, 184–185. 



 77 

abstrahuotas objekto suvokimas (pažinimas), kai sąmonė nustato objekto autentiškumą pagal jai 

žinomus objektyvumo kriterijus. Pirmu atveju sąmonė yra grynas objekto atspindys. Antru – 

objektas yra jos atspindys. Pirmu atveju noro sfera refleksyviai tapatinama su koreliatyviu objekto 

gyvenimu, leidžiant jam pačiam tapti aktualia (geidžiama) sąmonės struktūra, kitu – noro sfera 

„atkertama“ (abstrahuojama) nuo pažinimo proceso. Paradoksalu, abiem atvejais „tai“ daroma 

mokslo „griežtumo“ išsaugojimo sumetimais. Tačiau jei fenomenologijoje noro sfera priklauso 

suskliaudimo dimensijai, o tai reiškia, kad ji gali būti pats objekto savirealizacijos intensyvumas ir 

išraiška, tai pažinimo teorijoje noro sferą randame atskirtą nuo suvokimo proceso kaip pažinimo 

objektą. Taigi, visa, kas fenomenologijoje suskliaudžiama tarpininkavimo su objektu sumetimais, 

pažinimo teorijos veikimo plotmėje yra perkeliama į naujus jos pritaikymo modelius. Ten, kur 

fenomenologas atranda objektą jo unikalume ir suteikia jam išraišką (tarkime – deskripcijos), 

pažinimo teoretikas imasi statyti dichotominę įvairių disciplinų susikirtimo arba persidengimo 

mozaiką.  

Taip pažinimo teoretizavimas įgyja naują – pozityvistinį pavidalą, kurio svarbiausias 

uždavinys – pasirūpinti mokslo šakų, jų atstovų – mokslininkų ir jų tyrimo objektų santykių 

autentiškumu. Šie santykiai visada yra dichotominiai. Atsiradus kokiame nors pažinime 

nenumatytai problemai, jos tyrimas persikelia į naują dichotomiją. Viso dichotominio mąstymo 

pagrindas yra senasis dualistinis požiūris į nesutaikomą subjekto ir objekto skirtingumą. Šiame 

kontekste fenomenologinė sąmonė pasitarnauja kaip tokių santykių tyrimo instrumentas. Egzistuoja 

dvi nusistovėjusios jos taikymo plotmės: (1) tiriant tam tikro tyrimo objektą jo priskyrimo 

(mokslinio tyrimo metu) tam tikrai ontologijai požiūriu 253 ; (2) tiriant mokslų reikšmingumą 

„gyvenamajame pasaulyje“. Žinoma, abi plotmės persidengia ir pagilina tyrimą tada, kai 

fenomenologinis tyrimas atliekamas įtraukiant kuo daugiau simultaniškai vykstančių procesų. Jei 

Ideen I aptinkame pažinimo teorijos, pozityvizmo ir kitų metafizikų kritikas, tai Die Krisis šios 

kritikos fenomenologiškai aktualizuojamos „gyvenamojo pasaulio“ filosofijoje. Po šio 

„šuolio“ paaiškėjo, kad viskas, kas nėra moksliška, t. y., tai, ko mokslas negali pasiekti savo 

mokslinėmis priemonėmis, tačiau kas simultaniškai egzistuoja, neišvengiamai dalyvauja mokslo 

veikimo procesuose.  

Kaip žinome iš Landgrebes ir Heideggerio, ne-mokslinė (Naujaisiais laikais dar 

vadinta iki-moksline) sfera nėra visiškai ne-mokslinė. Ją tiria įvairiausios dvasios mokslų šakos, tad 

būtų naivu manyti, kad ne-mokslinės arba kasdienės sferos tyrimai niekaip jos neliečia ir nekeičia. 

                                                
253 E. Huserlis, Grynosios fenomenologijos ir fenomenologinės filosofijos idėjos, Filosofijos istorijos chrestomatija, 

Vilnius: Mintis, 1974, 194–197. 



 78 

Tą patį reikia pasakyti apie gamtos mokslus, kurių pasiekimai pritaikomi žmonių pasaulyje.254 

Todėl, kai iš „gyvenamojo pasaulio“ fenomenologijos perspektyvos imame peržiūrinėti kokius 

vaidmenis atlieka tame pasaulyje mokslai, atrandame, kokia didelė faktų apie pasaulį įvairovė jį 

sudaro. Viena „smėlio smiltis“ pasaulyje turi šimtus skirtingų mokslų jai suteiktų reikšmių: konkreti 

„smiltis“ fizikoje, chemijoje, geologijoje (etc.) arba dvasios mokslų požiūriu, lašas, kuris yra tos 

bendruomenės vandens rezervuaro „lašas“, bet ir paskutinis „lašas“ iš gertuvės, etc. Visa tai leidžia 

mums pastebėti, kad ta pati tikrovė turi daugybę savo „tikrumo“ modelių. Tai suprantant, 

pozityvizmo funkcija prižiūrėti jų ribas tiek iš mokslo vidaus, tiek iš išorės, ir taip išsaugoti 

principinį „tikrovių“ skirtumą pasirodo tiek suprantama, tiek ir komplikuota. Suprantama, nes ji 

garantuoja mokslų autonomijas ir bendro jų tikslų horizonto apibrėžimą; komplikuota, nes tiek 

autonomijų saugojimas tiek bendro horizonto apibrėžimas yra susijęs su vis sunkiau (kai kuo 

išsamiau juos mėginame suvokti) identifikuojamomis ne-mokslinėmis sąlygomis arba priežastimis. 

Husserlis ir Bourdieu – abu savaip pastebėjo, kad dvasios mokslų racionalumas yra 

veikiau socialinis produktas, nei autonomiškos pažangos rezultatas. Žvelgiant iš fenomenologinės 

perspektyvos, tą patį galima pasakyti ir apie tiksliuosius ir gamtos mokslus. Nors Bourdieu, 

remdamasis Kanto „fakultetų konfliktu“, sutiko, kad šie mokslai yra autonomiški ir nėra taip aiškiai 

priklausomi nuo socialinių delegavimo procedūrų, vis dėlto žinojimas, kad tikslieji ar gamtos 

mokslai nesikeičia iš „išorės“, taip pat gali reikšti faktą, kad bet kokia vidinė kaita bus sąmoningai 

ir kietai uždaryta (mes nekalbame apie jos sustabdymą) iš „išorės“. Būtent tokį atvejį aktualizuoja 

„kvantinės estetikos“ įkūrėjas Gregorio Morales. Jis atkreipia dėmesį, kad iki pat XX a. pabaigos 

pozityvistinis požiūris siekia gamtos ir tiksliųjų mokslų apsaugojimo nuo ne-mokslinės 

mąstysenos.255 Tą patį galima pasakyti apie pozityvizmą, kaip apimantį visų mokslų moksliškumo 

sąlygas, plačiausia prasme. Apie kokį pozityvistinį mokslų uždarumą kalbame? Ar gali būti, kad šis 

uždarumas iš tikrųjų tarnauja mokslo autentiškumo išsaugojimo tikslais? Galbūt jis reikalingas tam, 

kad sustabdytų minėtus socialinio delegavimo atvejus ir politinę mokslinės veiklos kontrolę? O 

galbūt pozityvistinė mąstysena pati savaime yra „deleguotas“ „pozityvisto“ „gyvenimo 

būdo“ rezultatas?256 

Apžvelgdamas Kanto nagrinėtą „fakultetų konfliktą“, Bourdieu pastebi, jog „dvasios 

mokslų“ fakultetus įkūrė pasaulietinė valdžia, todėl jų „moksliškumas“ ne tik iš esmės skiriasi nuo 

                                                
254 Plg.: L. Landgrebe, Philosophie der Gegenwart. West-Berlin: Ullstein Bücher, 1962, 75–90.  
255 G. Morales, Overcoming The Limit Syndrome / The World of Quantum Culture, Praeger Publishers, 2002, 2–10. 
256 Imkime kaip pavyzdį nuosaikaus pozityvisto lakonišką, bet tikslų pastebėjimą, jog kaip rimto ir neironizuojančio 

mokslo atstovas, pozityvistas „privalo būti griežtas, asketiškas, rūstus ir teisingas asmuo“. (A. Valantiejus, Kritinis 

sociologijos diskursas. Tarp pozityvizmo ir postmodernizmo, Vilnius: VU leidykla, 2004, 338.) Iš to galime spręsti ar 

bent jau tikėtis, kad būtent tokį psichologinį charakterį turintis žmogus bus pozityvistas, net nepriklausomai nuo to, ar 

jam bus pažįstama filosofijos kryptis. 



 79 

tiksliųjų ir gamtos, savo vertę savarankišku keliu įgijusių fakultetų, bet taip pat yra neatsiejamas 

nuo valstybinių socialinio delegavimo procedūrų. Kitas pavyzdys – faktas, kad kas keturis metus 

Prancūzijos Kultūros ministerijos atliekami tyrimai kartoja tuos rezultatus, kurie buvo gauti prieš 

dvidešimt penkerius metus (nepamirštame, kad tai 90-tuosius siekiančios diskusijos metmenys).257 

Tokia apžvalga norime atkreipti dėmesį į mokslinių racionalios galios modelių priklausymą nuo 

valdžios jiems daromos įtakos, taip pat į tai, jog pats šių modelių egzistavimas daugeliu atveju 

atlieka jos veiksmų ir jos statuso, o kartu tų, kurie jai „tarnauja“ (tarkime – dvasios mokslų 

plačiausia prasme profesionalų statuso) įteisinimą. Taigi, egzistuoja aiškios tendencijos, pagal 

kurias spręsdami galime teigti, jog racionali dvasios mokslų galia yra linkusi patekti į sudėtingus, 

beveik visada kompleksiškus iracionalumo spąstus.   

Taigi, iš Husserlio ir Bourdieu įžvalgų žinome, kad egzistuoja psichologinės, 

socialinės ir summa summarum – metafizinės tendencijos, kurios sąlygoja „dvasios mokslų“ tyrimų 

rezultatų ir kokybės nestabilumą; atitinkamai, nuo Kanto iki Morales akivaizdu, kad gamtos ir 

tiksliųjų mokslų institucijos yra nepalyginamai stabilesnės ir mažiau priklauso nuo 

„išorės“ veiksnių. Nepaisant to, XIX ir XX a. mokslo raidos tendencijos rodo, kad „stabilumas“ ir 

„nestabilumas“ gali žymėti vieną ir tą patį arba būti vienas – kitu. Morales analizuojamu atveju 

fizikos mokslo statusas Vakarų kultūroje nesikeičia, nors vidiniu, mokslo pažangos požiūriu, 

pokyčiai yra milžiniški. Tai leidžia suprasti, kad pozityvizmas visų pirma yra ne mokslinis, bet 

socialinis projektas (problemą išsamiau nagrinėsime kitame skyrelyje). Tą patį būtina pasakyti apie 

neatsiejamą jo atributą – pažinimo teoriją ir dichotominių schemų taikymą, siekiant subjekto – 

objekto santykių klasifikacijos ir atitinkamai – apribojimo. Kaip rašė Husserlis – „pozityvistas nori 

šitaip (kursyvas mano – A. G.) mąstyti“, o Morales prideda – „pozityvizmas – tai tik svarbos 

patvirtinimas“.258 

Dichotominės mokslų santykių klasifikacijos požiūriu „žinojimas apie tiesą“ yra 

pirmesnis ir vertingesnis už „tiesos žinojimą“. Taip yra todėl, kad dichotomija remiasi abstrahavimu. 

Be to, abstrahuojantis mąstymas taip pat numato komunikaciją „pagal lygias teises“ – vieni 

žinojimai gali būti lygia verte sukeisti su kitais arba būti „keičiami“ komunikacijos subjektų 

(R. Jakobson).259 Komunikacijos teorija mums siūlo suprasti kas yra „diskusija“ ir „polemika“ XX a. 

Tačiau svarbiausia, kad ji remiasi „tranzitine“ kartezinio abstrahavimo prielaida, kuri reflektuoja 

                                                
257 P. Bourdieu, L. J. D. Wacquant, Įvadas į refleksyviąją sociologiją, ALK: Baltos lankos, 2003, 109. 
258 G. Morales, Overcoming The Limit Syndrome / The World of Quantum Culture, Praeger Publishers, 2002, 3. 
259 Remdamasis Martino Buberio dialoginio santykio galimybių refleksijomis, Tomas Sodeika šią komunikacijos teoriją 

vadina simetrinio santykio teorija. Priešingas – dialoginis susitikimas yra asimetrinis ir transcendentiškas abstrahuotai 

kalbai. Plg. T. Sodeika, Filosofija anapus pasakojimo / Naujasis židinys, Nr. 9, 1993, 46–47. Taip pat žr. A. Gajauskas, 

Kinas apie Kristų. Žvilgsnis iš tikėjimo filosofijos perspektyvos / Inter-studia humanitatis. Kaltė kaip kultūros 

fenomenas, Nr. 4, Šiauliai: VšĮ Šiaulių universiteto leidykla, 2007, 118–129. 



 80 

visas – tiek su šia tradicija, tiek su užimta subjekto pozicija susijusias mąstymo sąlygas. Visų pirma 

– formaliąją logiką, o po to visas kitas – psichologines ir atitinkamai, sociokultūrines sąlygas. 

Rezultate galime stebėti, kaip „nuosaiki“, bendrą komunikacijos arba tiesiog bendrumo pagrindą 

siūlanti „žinojimo apie tiesą“ pozicija, pakliūna į „natūralaus mąstymo“ (taigi, savęs nestebinčio, 

sau neakivaizdaus) kartotės arba Erico Frommo žodžiais – „socialinio suliejimo“ spąstus, kai 

teiginys: „fizika – mokslas“, staiga įgyja reikšmę – „fizika – profesija“, „gyvenimo būdas“, etc. Tas 

pat galioja ir socialiniams mokslams, kuriuose profesinis statusas determinuoja tyrimų kokybes.260 

Taip atsiskleidžia „tikėjimas“ mokslu, tikėjimas, kuris nieko bendro neturi su pačiu mokslu ir iš 

tikrųjų yra tik mokslą persmelkianti ir valdanti tam tikra savijauta.  

Frommo „socialinio suliejimo“ arba „socialinio glaisto“ (soziale Kitt) sąvoką puikiai 

išplečia Algio Mickūno „refleksyvios srities“ teorija. Dichotomijų kartojimo ir dauginimo terpė 

yra sritis, kurioje skirtumai yra puoselėjami jų homogeniško išsaugojimo tikslais; šioje 

terpėje formuojasi mokslininkų ir mokslų kaukės, kurias prilaiko natūralūs mokslinio 

„žingeidumo“ pakaitalai (premijos, statusai, ritualai, etc.). Taigi, refleksyvi sritis yra terpė, 

kurioje formuojami ne-moksliniai tapatumai keičia, modeliuoja arba „užšaldo“ mokslininkų ir 

mokslų identitetus.261  

Dėl šios priežasties „žinojimas apie tiesą“ tampa tokiu nerefleksyviu „tiesos žinojimu“, 

kuris priklauso nuo pirminio – teorinio ir socialinio santykio su „tiesa“. Kitaip tariant, kaip teigė 

Bourdieu, pirminės įgytos patirtys, išsilavinimas ir užimama socialinė pozicija yra pamatinės, 

nerefleksyvios bet kokio kalbėjimo apie „tiesą“ sąlygos. Būtent todėl tai yra 

„normalizuojančią“ funkciją atliekanti pozicija. Šiame kontekste galime prisiminti ir Foucault, kuris 

teigė, jog normalizuojanti valdžia turi du lygmenis: „siekdama išgauti naudą iš skirtumų“, vienu 

metu ji homogenizuoja ir individualizuoja. Tokiu būdu bet kuri epistemologija integruojama į 

homogenišką „normos valdžios“ korpusą ir taip sudaro jame „individualių skirtumų gamą, pagrįstą 

naudos imperatyvu ir paremtą matavimais“. 262  Taigi, aptariama prasme „žinojimas“ yra 

„apie“ „tiesą“ tam tikru „požiūriu“. Nors mes ir galėtume pamanyti, kad čia slypi refleksija, kuri 

leidžia „spręsti“ arba „tartis“ dėl „tiesos“, ši refleksija įneša daugybę naujų sąlygų. Tokiu atveju 

būtent jos pasidaro svarbiausios, o ne tai, kas vadinama „tiesa“.  

 

 

 

                                                
260 Plg. P. Bourdieu, L. J. D. Wacquant, Įvadas į refleksyviąją sociologiją, ALK: Baltos lankos, 2003, 297–298. 
261 Plg. A. Mickūnas, A. Šliogeris, Filosofijos likimas, Vilnius: Baltos lankos, 2009, 74–90. 
262 A. Valantiejus, Postmodernizmas ir epistemologinio reliatyvizmo spàstai, Sociologija. Mintis ir veiksmas, Klaipėda: 

Klaipėdos universitetas, 2003, 34. 



 81 

 

2.2. Kvantinė estetika ir pozityvizmo namai 

 

Studijuodamas XX a. mokslo istoriją, Gregorio Morales priėjo išvados, jog gamtos mokslų kuriama 

realybė tapo „pernelyg išsikišusi“ iki-objektyvaus (kasdienio) gyvenimo pasaulyje. Tai patvirtina ne 

tik tokie paprasti faktai, kaip atradimų kvantinėje mechanikoje pritaikymas karo pramonėje, 

monitorių gamyboje, bet taip pat individualūs garsių mokslininkų Alain Aspect, Brian Joseph, 

Rupert Sheldrake, Wolfgang Pauli (etc.) pasisakymai ir teorijos. „Pernelyg išsikišusi“ „subatominė 

realybė“ taip „sudomino“ rašytoją Morales, kad jis ją nusprendė absoliutizuoti kaip „realybę 

apskritai“ (tikrovę) ir taip „sugrąžinti žmonijai aktyvaus kosmoso kūrėjo vaidmenį“, padėti žmogui 

„teoriškai ir praktiškai ištrūkti iš fizinių ir socialinių struktūrų“. 263  Svarbiausia, kad naujosios 

estetikos diskursas konstruojamas remiantis kvantinės fizikos atradimais. Remdamasis Alain Aspect 

tyrinėjimais, Morales konstruoja savitą subatominio pasaulio viziją, kurioje visi pasaulio elementai 

yra glaudžiai susijęs.  

Pagal Alain Aspect, tyrinėjusio šviesos kvantus, „labai didelis fotonų poliarizacijos 

dalelyčių procentas, emituotų lazerio spinduliu yra identiškas. Tai reiškia, kad dalelytės 

neišvengiamai susisiekia jų pozicijose taip, kad kiekvieno fotono orientacija gali atitikti tą, kuri 

veikia kaip jo pora“. Atitinkamai, jei taip yra, „komunikacija yra momentali“. Šias įžvalgas Morales 

papildo remdamasis Nobelio premijos laureato Brian Joseph apibendrinimais. Jis teigė, kad Alain 

Aspect atrastas „faktas implikuoja galimybę, kad viena visatos dalis gali turėti kitos dalies 

supratimą, arba kad dvi dalys gali kontaktuoti priklausomai nuo padėčių, nepriklausomai nuo 

atstumo“.264 Pradėjęs plėtoti šias mintis estetikos srityje, Morales susidūrė su mokslo autoritetą 

saugančia pozityvizmo paradigma. Problema tapo tai, kad visi jo argumentai aiškinant, kokiu 

pagrindu jis kuria naują pasaulėvaizdį, buvo „paslėpti“ už konvencinės mokslo žinių panaudojimo ir 

interpretavimo „sienos“. Kaip replikuoja Morales – „pozityvizmas – tai tik svarbos patvirtinimas“.  

Nors konvencionalizmas yra lingvistinė pozityvizmo doktrina (Karl Popper įrodinėjo, 

jog „reikia priimti konvenciją, kurios pagrindu teiginys būtų laikomas konvenciniu“, taip pat jis 

pabrėžė, kad „būtina susitarti užbaigti teorijos pagrindimą konkrečiu baziniu (t. y., empiriniu) 

teiginiu, nes iš principo kiekvienas bazinis teiginys gali būti toliau tikrinamas, išvedant iš jo vis 

naujus bazinius teiginius“)265, šiame kontekste išsireiškimas „konvencinė siena“ taip pat reiškia 

                                                
263 J. Murphy, M. J. Caro, J. Choi, Estética Cuántica: A New Approach to Culture, Panels for Postmodern Practices. 

Conference, November 23rd–25th. 2001. Prieiga per internetą: 

http://www.gradnet.de/papers/pomo01.paper/Choi01.htm [tikrinta – 2010 11 15]. 
264 G. Morales, Overcoming The Limit Syndrome / The World of Quantum Culture, Praeger Publishers, 2002, 3–4, 13. 
265 E. Nekrašas, Loginis empirizmas ir mokslo metodologija, Vilnius: Mintis, 1979, 41. 



 82 

socialinį atsisakymą kvestionuoti istoriškai nusistovėjusią distinkciją tarp priežasties ir pasekmės ir 

tarp subjekto ir objekto. Konkrečiai: naujų atradimų fizikoje ir kituose moksluose pagrindu 

rekonstruoti „pažinimo subjekto“ sampratą, kurios dėka buvo pasiekti tie atradimai ir kurių naujos 

interpretacijos pagrindu siekiama rekonstrukcijos. Turint omenyje, kad šia distinkcija taip pat 

remiasi krikščionybės ir mokslo (ir ne tik) racionali koegzistencija, naujosios estetikos atveju 

susiduriama su tendencija: kuo menkesnė kultūrinė diversifikacija, kuo jaunesnė kultūra ir 

visuomenė, tuo didesnė vienų jos elementų priklausomybė nuo kitų.266 Taigi, problema nebūtų 

iškilusi, jei Morales sumanymas būtų apsiribojęs normatyvinėmis literatūros diskurso ribomis, 

tačiau savo atradimą jis ėmėsi plėtoti kaip naują Vakarų civilizacijos subjekto (gyvenimo) meta-

istoriją.  

Morales kritikai rūpi ne bet kokie mokslai (postmodernios pozityvizmo kritikos 

požiūriu, jo intenciją logiškai galima išplėsti plačiau), bet kvantinė mechanika ir fizika (kartais jis 

remiasi biologija ir astronomija). Įsivaizduodamas pozityvistiškai apsaugotą mokslą, kaip „mažo 

namelio vidų“, „niekam nepastebint“, Morales į jį „įleidžia“ „juodą avį“ (panašiai kaip Nietzsche 

Linksmajame moksle – „beprotį“ į sekmadieninį šventorių). „Juoda avis“ (kvantinės fizikos 

teoretikės/-o proto-tipas) imasi interpretuoti tyrimų rezultatus ir uždavinėti klausimus, į kuriuos 

atsakyti „neišeinant anapus“ (netranscenduojant) „namelio sienų“ (pozityvistinės tikrumo iliuzijos) 

yra neįmanoma. „Juoda avis“ nėra tradicinis metafizikas, kuris tik iš loginio užsispyrimo teigtų, kad 

egzistuoja „anapusinis“ pasaulis. Priešingai, tai yra mokslininkė/-as, kuris stebėdamas gamtos 

reiškinius padaro išvadą, jog visatoje egzistuoja simultaniškumai (tas pats objektas tuo pačiu metu 

yra daugiau negu vienos realybės dalyvis), kurie tampa matomi tik atsisakius pozityvistų saugomo 

pamatinumo dėsnio (konkrečiai – Isaac Newton fizikoje, Immanuel Kant pažinimo teorijoje 

išplėtotos priežasties – pasekmės teorijos.) 

Vienoje „dykumos saloje“ Deleuze yra netiesiogiai pasiūlęs sudaryti visų Nietzsches 

skaitytojų geografinį (chronotopinį?267) žemėlapį.268 „Juodos avies“ (Morales) gyvenimas taip pat 

patektų į tokį sąrašą (kaip kad Škėmos – „Garšvos“, Mickūno – „Don Kichoto“, etc.). Pasižiūrėkime 

                                                
266 Taip pat turėkime mintyje „pozityvios“ ir „pozityvistinės“ filosofijų skirtumą. Evaldo Nekrašo teigimu, pozityvistai 

vartojo „terminą pozityvi filosofija, kuris išreiškė jų įsitikinimą, kad tai yra vienintelė teisinga, konstruktyvi filosofija, 

padedanti spręsti svarbiausias žmonijos problemas“. Tuo tarpu šios filosofijos srities tyrinėtojai, besilaikantys 
distancijos nuo tokios nuostatos, vadino ją „pozityvistine filosofija“ (E. Nekrašas, Pozityvizmo samprata, Seminarai, 

Vilnius: ALF, 2002, 12). Morales atskirai nediferencijuoja pozityvistų ir jų veiklos srities tyrinėtojų, tačiau iš to, kad 

jam rūpi pozityvizmo, kaip nekvestionuojamų savo ir mokslo pagrindų (klasikinio subjekto-objekto dualizmo) 

„prižiūrėtojo“ doktrinos kritika, galima spręsti, jog jis vienareikšmiškai dėmesį skiria pirmiesiems.  
267 J. Clifford – Bachtino chronotopas: „Terminas chronotopas tokia prasme, kaip jį vartoja Bachtinas, reiškia erdvės ir 

laiko indikatorių konfigūraciją literatūrinėje aplinkoje (fictional setting), kurioje (ir kurios laiku) vyksta tam tikra veikla 

ir vystosi fabula. Neįmanoma realistiškai pavaizduoti istorinės detalės – kažką tiesiog padėti į „jo laiką“ – nesiremiant 

eksplicitiniu arba implicitiniu chronotopu“. J. Clifford, Kultūros problema: XX amžiaus etnografija, literatūra ir menas. 

Vilnius: Lietuvos rašytojų sąjungos leidykla, 2006, 345. 
268 Plg. G. Deleuze, Desert Islands and Other Texts, 1953–1974. Semiotext(e): 2004, 128. 



 83 

atidžiau, ką padaro „juoda avis“? Perfrazuojant Nietzsches „bepročio“ šūksnį „Dievas mirė!“, ji 

sušunka – „mokslas mirė!” Prieš septyniasdešimt metų, skaitydamas Nietzsche, Martin Heidegger 

siūlė įsiklausyti į „bepročio“ šūksnį, kaip sklindantį de profundis – iš „nukryžiuoto“ („apibrėžto“, 

„paženklinto“) jo vidaus. Ateinančia „iš gelmės“ žinute buvo pranešta, kad tikėjimas Dievu 

„baigėsi“, buvo „uždusintas“ (kaip žinome iš Gebserio tyrinėjimų, giesmė, malda, kalbėjimas ir 

kvėpavimas yra glaudžiai susiję) bažnyčios tvarką savo sieloje atspindinčio subjekto viduje – 

kalendoriuje, liturgijoje, atpirkimo ritualuose. Taip subjekto vidus atsiskyrė nuo bažnyčios vidaus 

(arba siela tapo psichika). Šia prasme „beprotis“ yra ne šiaip vadinamasis „mirties pranašas“ (po 

Dievo mirė subjektas, autorius, mokslas), bet „žurnalistas“, „turistas“, „šnipas“, kuris praneša iš 

„įvykio vietos“. (Mąstant apie post-modernizmą, tai suprasti yra svarbiau, negu pergyventi dėl 

kažkieno mirties.) Taigi, Nietzsche ne „nužudė Dievą“, bet pranešė kur, kas ir kaip jį nužudė. Jei 

„beprotį“ mes ir galime įtarti nusikaltimu, tai tik todėl, kad jis yra to neįmanomo dalyko liudininkas. 

Tai galioja ir „juodai aviai“. Ji nėra mokslo priešas, bet būdama mokslo „viduje“, ji gali pranešti, 

jog mokslas „peraugo“ pačius mokslininkus ir žmoniją.  

Todėl svarbiausias Morales estetikos principas yra antropija (ne entropija). Principas 

teigia, jog „aplink mus yra šimtai visatų, bet stebintysis yra tas, kuris suteikia matomą (stebimą) 

formą.“ Taigi, būtų naivu manyti, rašo Morales, kad „realybė yra kažkas, kas egzistuoja 

nepriklausomai nuo žmogaus, priešingai, „ji yra santykių tarp milijonų galimybių ir mūsų pačių, 

produktas“.269 Kitaip nei Nietzsches filosofijoje, Morales estetikoje pagrindinis veiksnys yra ne 

transcendentalinis ar metafizinis principas – valia, bet kvantiniai visatos dėsniai, tapatinami su 

principais. Tai pasaulis, kuriame nėra subjekto ir objekto, bet yra minties ir realybės vienybė.  

Antropija yra tik vienas – antropocentrinį žmogaus ir pasaulio (jei tarsime 

fenomenologiškai arba visatą, jei tarsime estetine Morales prasme) santykį nustatantis principas. Jis 

neturės jokios vertės, jei nebus atsisakyta „pamatinio“ mąstymo ir jei nebus įvertinti aproksimacijos 

procesai. Visata nėra temporali arba absoliuti – ji be galo juda ir nuolat artėja pati prie savęs 

įgydama naujus pavidalus ir naujas reikšmes (Morales tai įrodinėja remdamasis minėtais Alain 

Aspect tyrinėjimais).  

Visi kiti principai, kuriuos Morales vadina „bombomis ant pozityvistų 

namelio“ (aliuzija į „nežinia iš kur“ krentančias atomines bombas ir kitų mokslo pasiekimų 

pritaikymą), papildo ir išplečia išskirtus principus. Iš kitų principų, paminėkime „grožio ir teorijos 

relevantinį ryšį“ (pavyzdžiui – Mobijaus juosta); taip pat vienybės arba neatskiriamumo principą, 

                                                
269 J. Murphy, M. J. Caro, J. Choi, Estética Cuántica: A New Approach to Culture, Panels for Postmodern Practices. 

Conference, November 23rd–25th. 2001. Prieiga per internetą: 

http://www.gradnet.de/papers/pomo01.paper/Choi01.htm [tikrinta – 2010 11 15]. 



 84 

kuris teigia, kad visa visata susijusi, nes kaip ir smegenys, „ji susideda iš skirtingų ir virpančių 

komponentų“); toliau – galimybę buvimo „visur tuo pačiu metu“ („sąmonė fenomeno, kuris leidžia 

„dalelytei“ užimti vietą toli, įsisavinti ribas ir paruošti atsakymus“ – tarkime, tuo pačiu metu 

galvojate apie kelis dalykus arba valgote ir pasakojate) 270 ; taip pat – „morfogeninius laukus“, 

„reprezentuojančius modalumą struktūrų, taisyklių, elgesio, idėjų ir tendencijų, kurių kiekviena 

informuoja konkrečius realybės aspektus“ (kaip matome, šių laukų aptarimas šiek tiek panašus į 

Bourdieu socialinio lauko, žinojimo, elgesio ir veiksmo santykių išskleidimą; gamtos moksluose 

galime stebėti, kaip tam tikri daiktai yra būtent tokie, o ne kitokie, nes jie susiję su kitais procesais). 

Kitas paminėtinas principas – „visata kaip holograma“. Morales teigia, jog visa informacija – nuo 

smegenų iki ląstelių, „kurios sudaro mūsų kūnus yra holograminė – kiekviena dalis apima visumą“. 

Kitų principų, kurie, mūsų manymu – menkesnės svarbos, nebevardinsime.271  

Ką visa tai pasako apie kvantinę estetiką? Filosofiniu požiūriu jos atsiradimas galėtų 

būti sužymėtas pagal šiuos bruožus: (1) Morales atsisako dualizmo, bet ne dichotomijos. Jo 

kritikose nė karto nebuvo paminėta sąvoka dichotomija, bet daug kartų – dualizmas. Tai galėtų 

reikšti tik tai, kad Morales nori „atlaisvinti“ istorines ir metafizines dichotominių perskyrų sąlygas. 

(2) Atsisakydamas dualizmo ir transcenduodamas pozityvistines kvantinės fizikos ribas, Morales 

neišvengiamai pažeidė ir dichotominę fizikos mokslo objekto ir jo subjektyvaus požiūrio perskyrą. 

(3) Kadangi šio veiksmo teisėtumas remiasi kvantinės fizikos ir kitų mokslų teorija, be to, numato 

skirtumo tarp subjekto ir kvantinio pasaulio panaikinimą (kvantinio subjekto atsiradimą), tai 

kvantinė estetika pirmiausia pasirodo esanti autonomiška ir nepriklausoma nuo jokio pagrindo.   

Iš to, kas aptarta, matome, kad Morales siūlo savitą Nietzsches Zaratustros arba 

Übermensch galimybių sąlygų sistemą. Tiesa, kitaip nei Nietzsche, Morales gerokai mažiau 

apeliuoja į transcendentalumą ir sutelkia dėmesį į žmogaus mąstymo materialumą ir neatsiejamumą 

nuo visatos. Tai svarbus momentas. Kitaip negu sekuliari tikėjimo paradigma arba dievo mirties 

teologija (Nietzsche, Kierkegaard, Bultmann), Morales nenaudoja „abejonės“, kaip kelio į 

transcendenciją ir vis dėlto jo doktrina mus atveda būtent į tam tikrą transcendenciją – pasaulį, 

kuriame veikia kvantinėje fizikoje ir kituose moksluose išrasti imanentiniai principai. Šiuo požiūriu 

Morales yra griežtas ir vengia transcendencijos sąvokos. Kita vertus, jo siekis panaikinti dualistinį 

mąstymą, skelbia ne tik dichotominės klasifikacijos, bet ir transcendencijos – imanencijos perskyros 

panaikinimą. Šia prasme kvantinė estetika neabejotinai įžengia į krikščioniškosios metafizikos ir jos 

sekuliarizacijos istoriją.  

                                                
270 Imame pavyzdį iš Andy Warhol užrašų: „Mėgstamiausiais mano simultaninis užsiėmimas yra kalbėti valgant. Manau, 

kad tai klasės bruožas.“ A. Warhol, The Philosophy of Andy Warhol (From A to B and Back Again), San Diego, New 

York, London: A Harvest Book, 1977, 199. 
271 G. Morales, Overcoming The Limit Syndrome / The World of Quantum Culture, Praeger Publishers, 2002, 3–34. 



 85 

Taigi, religinė dimensija ir mokslinė dimensija paaiškėja esančios viena ir ta pati. 

„Atkovoti“ pozityvistinio struktūralizmo užgrobtą ir pamirštą kvantinės fizikos pasaulį, kartu galėtų 

reikšti religinės pozicijos atkūrimą. Teigiame – galėtų, nes nei Morales, nei jo bendražygiai tokio 

tikslo neskelbia. Ši galimybė paaiškėja tik dėl moderniojo struktūralizmo ypatybių, kai formaliai 

skirtumas tarp religijos ir mokslo institucijų liaujasi egzistavęs. Kita vertus, šio skirtumo 

„nejautimas“ ir yra postmodernaus religingumo bruožas. Faktas, kad tai yra doktrina, kurios 

legitimacijos laukas yra platesnis už vieno mokslo lauką, skatina „kvantinę estetiką“ apibrėžti kaip 

„naujojo religingumo“ (arba New Age)272 programą.  

 Tam, kad tiksliai įvertintume, kokioje pozicijoje atsiduria „kvantinė estetika“ jos 

santykio su religija požiūriu, turime atkreipti dėmesį į keletą principinių momentų: (1) Morales 

doktrina yra „grožio teorija“. Net jos pristatymas yra literatūrinis ir šia prasme atitinka jos pačios 

numatytą „grožio ir teorijos relevantinio ryšio“ principą (žinoma, šis bruožas būdingas ir kitiems 

„naujųjų religinių“ judėjimų lyderiams, pavyzdžiui – scientologijos bažnyčios įkūrėjui, rašytojui 

L. Ronald Hubbard). (2) Naujųjų religinių judėjimų kategoriją sėkmingiausiai vysto suinteresuotieji 

krikščionys (kaip Ratzinger ar Wuchterl), o tai reiškia, kad net ir anapus klasikinio ateizmo ar 

tiesiog – abejingumo poziciją užbrėžiančios linijos (nesvarbu teritorine ar temporalumo prasme), jie 

rastų „klaidingai tikinčius“ (todėl Wuchterl skelbia teisingos teologinės refleksijos – apreiškimo 

svarbą).273 (3) Nepaisant šios kritikos, kitų „naujųjų religinių judėjimų“ autoritetai – rašytojas ir 

fantastas L. Ronald Hubbard, Urantijos judėjimo „kolektyvas“ (judėjimas skelbia transcendentinę – 

kolektyvinę patirtį ir tokį pat jos papasakojimą) ir kiti, taip pat kaip ir „kvantinės estetikos“ atstovai, 

siekia savo ir kitų išlaisvinimo. Šia prasme mes visai pagrįstai galėtume lyginti „kvantinio 

subjekto“ (taigi, antropinio, veikiančio pagal hologramines informacijos pasiskirstymo taisykles, 

etc.) ir išsivadavusio iš psichologinių „negatyvumų“, aktyvaus ir savo tikslo siekiančio, 

universalaus „scientologinio tetano“ ypatybes.274 Bent jau metafizine, racionalaus pažinimo prasme 

ir ontologiškai, abu subjektyvumai yra panašūs – abu teikia prioritetą protui (ratio) ir vis dėlto abu 

jį „išranda“ iš naujo, kiekvienas savitu būdu.  

                                                
272 Kurt Wuchterl taip rašo: „Naujojo religingumo“ sąvoka apima „visas tendencijas, kurios vyrauja tokiose madingose 

srovėse, kaip New Age ar jaunimo sektos ir kurių nepaliečia teologinė refleksija“. Iš didžiųjų pasaulio religijų, 

filosofinių tradicijų, psichologinių bei parapsichologinių idėjų repertuaro, o taip pat pacifizmo, feminizmo, ekologinių 

judėjimų, išrankiojami atskiri fragmentai, galų gale yra pateikiami kaip pasaulėžiūros, o „vietoj pagrindimo ir 

argumentacijos iškeliamas autonomiškas išgyvenimas“. „Atsisakius apibrėžtų (...) bei patikrintų mąstymo tradicijų ir 

sąmoningai atsiribojus nuo metodologinio pagrindimo, plačiausiai atveriami vartai nekontroliuojamai spekuliacijai“. 

Šios spekuliacijos įvairovė lemia „modernios pertekliaus visuomenės sąmonės“ iškeliamų „atsiribojimų“ bei 

„alternatyvų“ įvairovę. K. Wuchterl, Religinis protas. Analizė ir kritika. Vilnius: Taura, 1994, 46–48. 
273 Plg. K. Wuchterl, Religinis protas. Analizė ir kritika. Vilnius: Taura, 1994, 49.  
274 Plg. R. Hauth, Hexen, Gurus, Seelenfänger. Wuppertal: Brockhaus Verlag. 1994. 



 86 

Todėl labiausiai „kvantinę estetiką“ atitolinantis nuo naujų religinių judėjimų veiksnys 

yra dalykas, kad Morales nesiekia sukurti naujo pasakojimo apie pasaulį, bet panaudoti tą, kuris jau 

yra sukurtas. Nors skirtumo galėtume ir nepastebėti (kaip kad jo nepastebi, anot Morales, 

pozityvistai), besirenkant vieną iš dviejų „blogybių“ (sugalvotos tikrovės istorijos ir istorijos, kuri 

yra perpasakota naujoje aplinkoje arba naujomis sąlygomis), neabejotinai būtų pasirinkta pastaroji. 

Civilizacinis artumas ir užsitęsusi „anoniminė kaimynystė“ leidžia su didesniu pasitikėjimu 

peržiūrinėti pokyčius, negu suartėti su iš „kito pasaulio“ atvykusiais Urantijos dievais ar 

scientologijos tetanais.  

Pažymėkime, kad vienu konkrečiu požiūriu pastaroji racionali mūsų padaryta prielaida 

gali būti laikoma klaidinga ar bent jau nekorektiška. Kitaip negu minėti religiniai judėjimai, 

„kvantinė estetika“ atsiranda gana autonomiškame ir sunkiai klasikinio modernizmo atpažįstamame, 

šiuolaikinio meno lauke. Pats būdamas autonomiškas, „meno laukas“ šia autonomija dalinasi su 

visais, kas jame gyvena ir dirba, taigi, ir su įvairiausiais kitų rūšių laukais.275 Šia prasme daugelis 

projektų ir meno kūrinių, kurie turi išbaigtus religinius bruožus (tarkime, simboliką, kitaip 

perduodamą sakralumą), būtent per sąveiką su meno lauku įgyja savo veikimo laisvės autonomiją 

(plg. Maurizio Cattelan La Nona Ora (The Ninth Hour), 1999; Artūro Railos projektus). Faktiškai 

tai reiškia, kad nepriklausomai nuo to, kokio judėjimo, religinės ar politinės doktrinos elementai 

atsiduria meno lauke, jie kaip mat įgyja unikalią, tik tame lauke apibrėžiamą, matomą vertę. Šios 

pastabos „kvantinės estetikos“ judėjimą perkelia į gana autonomišką poziciją. Ir vis dėlto, tai 

nereiškia, kad ši estetika apsiriboja meno lauko autonomijos refleksija. Priešingai, laukas ją 

reflektuoja, o ji siekia nustatyti savo ribas, neribodama jų per faktą, kad vis dėlto ji yra estetinis 

meno, o ne krikščioniškas ar „naujasis religinis“ judėjimas.  

Šioje kvantinės estetikos suvokimo perspektyvoje išryškėja jos ir pozityvizmo 

konflikto plotmė. Meno lauke klasikinis pozityvizmas (nepainiokime jo su sąmonės būsenomis, kai 

siekiama kurti ar geranoriškai kažką suvokti (pavyzdžiui – fenomenologijoje suvokimas visada 

pozityvus)) turi gana menką vertę, o meno kritika ir teorija yra kritikuojamos už pozityvistinės 

mąstysenos bruožus.276 Tačiau kvantinė estetika, pati priklausydama meno laukui, siekia jį taip 

                                                
275 Lauko sąvoką naudojame griežta P. Bourdieu prasme ir suvokiame jį kaip socialinio agento atsineštų žinojimų, 

elgesio ir lauke atrandamų sąlygų santykinumą. Apie meno lauko autonomiją Bourdieu pasakoja akcentuodamas 

pozicijos jame užėmimo svarbą. Sutinkant su Hegelio teiginiu – „tai kas tikra, reiškiasi santykiais“, „meno laukas“ arba 

„meno pasaulis“, pretenduodamas į tikrumą net ir pačiu žaismingiausiu visų laikų periodu (po didžiųjų pasakojimų, 

etc.), neabejotinai yra autonomiškas. Plg. P. Bourdieu, L. J. D. Wacquant, Įvadas į refleksyviąją sociologiją, ALK: 

Baltos lankos, 2003, 128–131. 
276 Irina Costache, aptardama dekonstrukcijos svarbą meno kritikoje, pabrėžia, kad klasikinė, pozityvistinė meno kritika 

kūriniams pritaiko istorines ir analitines kategorijas nesigilindama į jų individualų originalumą ir kontekstualumą. Plg. I. 

Costache, The Truth in Painting” Or in Text? The Dialogue Between Studio Art and Theory in Education. Prieiga per 

internetą:< http://www.aesthetics-online.org/articles/index.php?articles_id=9 [tikrinta – 2011 11 10]. 



 87 

peržengti, kad jis išsiplėstų. Kitaip tariant, jai susiduriant su pozityvizmo diskursu, realiai susiduria 

meno laukas ir mokslo laukas, arba meno ir akademinis laukas. Susidūrimo metu, kai fizikai kartoja, 

jog subatominis pasaulis yra uždaras mokslo reikalas, galime stebėti, kaip jų sprendimai įgyja 

matomą socialinę ir psichologinę kokybę ir vice versa, kvantinė estetika ją perima ir taip, per 

susidūrimą ir antitezę, transformuoja save ir juos į naują pozityvistinės mąstysenos etapą.  

 

Reziumuodami teigiame, kad kvantinė estetika yra doktrina, kuri teigia, jog pasaulis 

yra subatominė (iš mažesnių negu atomai dalelyčių sudaryta) visata arba kosmosas. Tai reiškia, kad 

žmonių pasaulyje galioja tie patys dėsniai kaip ir kvantinės fizikos pasaulyje. Kvantinė estetika 

numato, kad pasaulis yra holograminis (dalelė atitinka, gali būti išreikšta per visumą) 

(mikroskopinis / makroskopinis), aproksimacinis (visą laiką kintantis ir įgyjantis naujas reikšmes), 

vieningas, reliatyvus ir priklausomas nuo pagal šiuos dėsnius mąstančio (kai mąstymas yra 

materialus judesys) subjekto. Kvantinis subjektas yra išsilaisvinęs visatos kūrėjas (atkreipkime 

dėmesį, kaip transformuojasi nuodėmės galimybės samprata, kai mintis imama traktuoti ne kaip 

dvasinis, bet materialus procesas. Taip Morales padaro proto veiklą akivaizdžia sau kaip turinčią 

realią galią). Taigi, „išsilaisvinęs“, nes jo neriboja nei teoriniai, nei religiniai, nei socialiniai – 

struktūriniai rėmai. „Naujoji“ estetika, turėdama naujojo religingumo bruožų, perimdama fizikos ir 

kai kurių kitų mokslų turinį, dėl savo hegemoniškumo ir integralumo, dar vadinama naująja 

kultūros studijų forma.277 Baigdami skyrelį, pridėkime, jog kvantinė estetika padarė didelę įtaką 

skirtingų rūšių meno raidai, ypatingai Ispanijoje ir Lotynų Amerikos šalyse (tarkime, tokiems 

kūrėjams, kaip režisierius Julio Medem ir „kvantinis tapytojas“ Xaverio278).  

 

 

2.3. Kvantinės estetikos refleksija kosmoso filosofijoje  

 
 

Kvantinės estetikos ir jos problemų analizė atvėrė naują kultūros ir estetikos supratimo lauką, kuris 

pasirodė svarbus ir Algiui Mickūnui. Šis tyrimas apibrėžia naują Mickūno filosofijos ir 

fenomenologinės filosofijos poreikio plotmę, apie kurią sužinome tyrinėdami naujosios estetikos 

atstovų ir Mickūno bendradarbiavimą. Mickūno fenomenologijos vaidmuo ir aktualumas iškyla 

                                                
277 J. W. Murphy, M. J. Caro, Conclusion: The Renewal of Cultural Studies, The World of Quantum Culture, Praeger 

Publishers, 2002, 181. 
278 G. Morales, Xaverio’s Quantum Aesthetics, Xaverio. Estética cuántica. Petrales 1997–2000. Caja de Granada, 2000. 

Nuoroda perimta iš: Gregorio Morales, Literatura espanola contemporanea. Prieiga per internetą: 

http://www.terra.es/personal2/gmv00000/xaverio%27s%20quantum%20aesthetics.htm [tikrinta – 2010 10 15]. 



 88 

dvejopai: kaip „kvantum“ judėjimo prasmės fenomenologija ir kaip Mickūno filosofijos paralelė, 

kuri diskurso analizės požiūriu gali būti gretinama su „kvantine estetika“.  

Svarbiame straipsnyje Aesthetics as Creation and Transformation of World Awareness 

(2002) 279  Mickūnas aptaria klasikines jo filosofavimo stiliui būdingas problemas – amžinojo 

sugrįžimo teoriją, mito, kalbos, šokio sąryšių kosmose temas. Kosmoso problematika Mickūno 

filosofijoje atsiskleidžia tik per radikalią redukciją, todėl, kaip ir galima tikėtis, nuo pat straipsnio 

pradžios susiduriame su metafizinio mąstymo suskliaudimu ir „pirmosios filosofijos“ klausimo 

kėlimu. Netikėtumas ir klasikinių Mickūno pamėgtų temų svarbos pasikeitimas išryškėja tada, kai 

jis imasi „sinchronizuoti“ (arba derinti) kvantinės estetikos ir savo filosofijoje plėtojamo kosmoso 

sampratas. Tai nėra derinimas skirtingų požiūrių, bet greičiau mėginimas parodyti, kad kvantinės 

estetikos sąlygos yra tokios pat, kaip ir kosmoso filosofijos sąlygos. Taigi, Mickūnas neteigia, kad 

jo ir Morales požiūriai yra tokie pat, greičiau panašūs ta prasme, kuria skiriasi vienas nuo kito du 

daiktai, tuo pačiu metu sudarantys vienas kito matomumo sąlygas.280 Arba kitu požiūriu – Mickūno 

kosminė sąmonė yra universali sąmonė, todėl, nors ir kokius panašumus ir skirtumus mes 

beparodytume, lieka galioti faktas, kad jų parodymas paprasčiausia prasme remiasi 

fenomenologinio metodo pritaikymu, sudėtingesne – kad tai yra metodo ribas peržengiantis ir į 

„atvirą“ – žaidžiantį, šokantį, gyvą ir vieningą kosmosą perkeliantis (policentrinis ir dialoginis) 

dviejų mąstymo pozicijų susitikimas. 

Štai Mickūno pateiktos pozicijos straipsnyje: kosmosas atsiskleidžia kaip amžinas 

sugrįžimo ratas.281 Visa kartojasi keisdami vienas kitą priešinguose poliuose – gėris ir blogis, 

dievybė ir įstatymas, meilė ir neapykanta, vasara ir žiema, ugnis ir vanduo, etc. Mickūnas pateikia 

labai plačią opozicijų skalę remdamasis tiek Rytų, tiek Vakarų civilizacijų studijomis, pasakodamas, 

kaip stichija įgyja išbaigtus pavidalus (tarkime, Hermis – nakties briliantas ir paguoda, Afroditė – 

pasaulio laukiniškumas; o Rytuose – Kama – erosas, Lila – žaidimas, etc.). Taip atsiskleidžia 

kosmosas kaip amžino sugrįžimo ratas (pavyzdžiui, Kama tampa erosu, o erosas tampa nauja 

Kamos forma). Nors mes ir galime sakyti, kad niekas nesikartoja, visa, ką mes patiriame arba 

matome kaip „tą patį“, pasimato tik kaip „tas pats“, kuris nuo „jo“ skiriasi. Todėl trumpoje 

„pasirodymo“ (tarkime – šypsenos, o ją pakeis – kita) akimirkoje, galime pastebėti tą patį nuostabų 

visatos kintantį pasikartojamumą, kurį Morales aprašė remdamasis Alain Aspect fizikiniais 

                                                
279 Prieš tai, kai radau paskelbtą, gavau šio teksto rankraščio elektroninę versiją. Dokumentas (ne teksto pavadinimas) 

buvo pavadinas „Artworld“. Manykime, kad tai liudija Mickūno siekių šiame tekste rimtumą atskleisti ne tik kvantinės 

estetikos suvokimą, bet ir meno pasaulio sampratą. 
280 A. Mickūnas, Aesthetics as Creation and Transformation of World Awareness, The World of Quantum Culture, 

Praeger Publishers, 2002, 86. 
281 A. Mickūnas, Aesthetics as Creation and Transformation of World Awareness, The World of Quantum Culture, 

Praeger Publishers, 2002, 74–78. 



 89 

atradimais. Prisiminkime: „dalelytės neišvengiamai susisiekia jų pozicijose taip, kad kiekvieno 

fotono orientacija gali atitikti tą, kuri veikia kaip jo pora“, jei taip yra, visata gali susisiekti su 

skirtingomis savo dalimis momentiškai (Brian Joseph). 282  Taigi, kaip Mickūnui kosmosas yra 

amžinai kintantis ir taip – gyvas, taip kvantinei estetikai visata (arba kosmosas) yra gyva. 

Visi svarbūs kosmoso atsiskleidimo pavidalai – šokis, mitas, dainavimai, tapyba, 

skulptūra ir daugybė kitų jungiasi po vienu – amžinojo sugrįžimo ir kosminio šokio suvokimu. Jis 

skelbia, jog „tapatumas tampa pėdsaku skirtume“ taip pat, kaip meilė atsispindi neapykantoje, o 

„dieviškumas“ „demoniškume“. Kaip šiame kontekste atrodo mokslas ir pozityvistinė jo skraistė? 

Sekanti Mickūno pozicija teigia, jog „kvantinis šuolis“ iš polinio, ciklinio kosmoso į perspektyvinį, 

mokslams būdingą nuoseklumą, aktualizuoja suvokimą, kad menininkai, kaip ir mokslininkai – 

visi yra lygiaverčiai visatos kūrėjai. Taigi, tiriamos, piešiamos, rašomos (etc.) visatos kūrėjai.  

„Kvantinis šuolis“ ir meno bei mokslo laukų persidengimas nebūtų įmanomas, jei 

kosmosas arba visata nebūtų vientisa ir nepaliaujamai kurianti savo skirtumus. Kuo remiantis ir kaip 

apibrėžiamas visatos vientisumas? Į šį klausimą Morales atsakė teigdamas, kad visata, kaip 

smegenys, susideda iš daugybės susijusių ir virpančių elementų (neuronų); todėl neįmanoma būti 

nesusijusiems, kaip kad „neegzistuoja autonomiški įstatymai“. Taip pat mąsto Mickūnas, teigdamas, 

kad „skirtingiems poliams reikia vienas kito tam, kad jie būtų gyvi“.  283 Taigi, vientisumas yra 

kintantis, tačiau jis būtinai egzistuoja. Be to, grynai „sąmonės gyvenimo“ (dabarties sąmonės 

patirties) požiūriu, jis ne riboja, bet atsiskleidžia kaip tapsmo dinamika. Jei Morales visatos 

vientisumo sąvoką sutvirtina antropijos, informacijos apie visatą hologramiškumo ir kitais 

argumentais, tai Mickūnas tai daro pasitelkdamas eidetinę fenomenologiją, bei parodydamas, kad 

skirtingi bruožai (arba pėdsakai, indeksai) pasimato kituose ir taip atskleidžia „skirtingų 

vientisumų“ (vienų bruožų kituose) dinaminį kintamumą bei „perskaitomą“, atsekamą jo 

tikslingumą. (Iš to galima būtų spręsti, kad taip mąstydamas, Mickūnas tarytum grįžta prie 

teleologinio – fenomenologinio platonizmo, vis dėl to kitaip negu Husserliui, teleologija jam rūpi 

kaip kosminis fenomenas.)  

Plėtodamas dinaminio kintamumo temą, Mickūnas pasitelkia „dinaminių 

laukų“ sąvoką. Jo „dinaminiai laukai“ gana panašūs į Morales „morfogeninius laukus“. Iš tiesų, 

galima būtų teigti, kad jie vienas kitą savaip reflektuoja, o Mickūno sąvoka padeda 

fenomenologiškai universalizuoti Morales teoriją. Morfogeninį lauką jis suprato kaip tam tikrą 

epochos, kultūros ar civilizacijos visumą. Sąvoką jis perėmė iš žinomo biochemiko ir 

                                                
282 G. Morales, Overcoming The Limit Syndrome / The World of Quantum Culture, Praeger Publishers, 2002, 3. 
283 A. Mickūnas, Aesthetics as Creation and Transformation of World Awareness, The World of Quantum Culture, 

Praeger Publishers, 2002, 82–85. 



 90 

parapsichologo Ruperto Sheldrakes. Mokslininkas skandalingai teigė, kad egzistuoja 

„morfogeniniai laukai, kurie susideda iš akumuliuotos žmonijos patirties“. Todėl žmonės priešinasi 

pokyčiams, tačiau po to, kai jie „adaptuojami“, kai jie įtraukiami į lauką, pastarojo vystymasis 

keičiasi nepastebimai. Todėl Morales teigia, jog „kiekvienas veiksmas vyksta tam tikrame 

morfogeninio lauko kontekste ir yra taip integruotas į visumą, kad simultaniškai ją keičia“.284  

Mickūno dinaminio lauko samprata fenomenologinė. Jis atkreipia dėmesį, kad daiktų 

dydžiai ir kitos kokybės egzistuoja ne todėl, kad mes teigiame juos tokius esant, o todėl, kad 

egzistuoja reflektuota („sukaupta“) jų mastelio patirtis.285 Kitaip tariant, egzistuoja realios vienų ir 

kitų daiktų ar procesų perspektyvos. Jei šis perspektyvizmas yra duotas kaip simultaniško suvokimo 

ir simultaniškos patirties galia, mes galime stebėti, kaip natūraliai (stebuklingai, bet be jokios 

magijos ar maginio realizmo) keičiasi pasaulis, kaip vieni elementai integruoja į save kitus, spalvos 

keičia garsus, riešutai virsta lapų šešėliais, etc. Šioje sąmonės gyvenimo terpėje pamažu 

atsiskleidžia kosmoso fenomenas kaip jos tapatumas. Tam tikru požiūriu, būtų galima teigti, kad 

tiek Mickūnui, tiek Morales, simultaniško sąmonės, kaip visatos arba kaip kosmoso pagavimas yra 

toks sąmonės „pabudimas“, kuris be paliovos trina nerefleksyviai išaugusias, pasenusias ar bent jau 

negyvas tikrovės tendencijas. Kitaip tariant, tai yra toks sąmonės pabudimas, kuris nutrina esminį 

jos ir kosmoso skirtumą. Šį sąmonės modelį Gebseris vadino integralia sąmone. Todėl Mickūnas 

nuolat įtraukia į savo filosofiją tiesioginius kosminio kvėpavimo, šokio, tapybos, dainavimo (etc.) 

pavyzdžius, kurie patys ne aiškina kosmosą, bet juo yra. 

Iš to kyla klausimas, ar gali būti taip, kad kosmoso gyvenime nėra vietos filosofijai ir 

refleksijai? Atsakymas į klausimą neigiamas. Mickūnui filosofija yra tokia pat „banguojanti“, kaip 

ir kosmosas. Tai įrodo du svarbūs jo fenomenologijos aspektai: (1) taip kaip rašydamas Aesthetics 

as Creation and Transformation of World Awareness (2002), taip ir rašydamas kitus tekstus, jis 

nuosekliai pradeda arba nuo civilizacijos istorijos arba nuo fenomenologinės redukcijos. Tokia 

pozicija reikalauja kiekvieną kartą iš naujo atsakyti į klausimą apie „pirmąją filosofiją“ arba 

civilizaciniu arba filosofiniu požiūriais. Tai įrodo, kad Mickūno filosofija siekia išsaugoti tiek savo, 

tiek nagrinėjamų problemų kosminio kintamumo pastovumą.286 (2) Mickūno „gyvenamojo pasaulio 

krizės“ samprata, kurią jis perėmė iš Husserlio, suprantama kaip simultaniškai išgyvenamų procesų 

santykių krizės samprata. Tai reiškia, jog „krizė“ – nesvarbu, politinė, kultūrinė ar kitokia – tai 

aktyvaus dalyvavimo kosmoso kūryboje sąlyga.  

                                                
284 G. Morales, Overcoming The Limit Syndrome, The World of Quantum Culture, Praeger Publishers, 2002, 7.  
285 A. Mickūnas, Aesthetics as Creation and Transformation of World Awareness, The World of Quantum Culture, 

Praeger Publishers, 2002, 85–88. 
286 Plg. A. Mickūnas, Aesthetics as Creation and Transformation of World Awareness, The World of Quantum Culture, 

Praeger Publishers, 2002, 71, 72. 



 91 

Paskutinis, tačiau svarbiausias aspektas, kuris suartina Mickūno kosmoso 

fenomenologiją ir kvantinę estetiką, yra subjekto samprata. Kvantinio subjekto protas yra 

materialus („smegenys“) – jį sieja tiesioginis – imanentinis ryšys su jį supančia visata. Mickūno 

sąmonė taip pat turi šį ryšį, tačiau ne kaip „proto aparatas“, bet kaip kūniška sąmonė. Kvantinis 

subjektas mąsto simultaniškai – jis yra integruotas į visatą, kurią kuria, tas pat galioja kosminei 

sąmonei. Ji taip pat yra integrali ir simultaniška. Galiausiai, abu subjektai yra „išsilaisvinę“ iš 

metafiznių Vakarų kultūros apribojimų. Pereinant nuo subjektų lyginimo prie pačių autorių (mes tai 

galime padaryti vien dėl retkarčiais kintančios jų rašymo retorikos), pažymėkime, kad abu 

mąstytojai įgyvendina filosofų-pranašų arba „žadintojų“ (iš įvairių sąmonės struktūrų į naujas, 

integralias ir refleksyvias) tikslus. Mickūnas tai daro primindamas, jog amžiną sugrįžimo ratą 

apimantis poliškumas gali būti keičiamas stebint simultaninius procesus, nepasiduodant tiems 

sąmonės indeksams, kurie natūraliai kreipia mus link to, ko iš mūsų prašoma (kitaip tariant, 

„pasyvūs indeksai, pasyviu būdu konstituoja lūkesčių lauką“).287 Savo ruoštu Morales skelbia: „mes 

esame gyvi ir mirę tuo pačiu metu, simultaniškai mirtingi ir nemirtingi, o ten egzistuoja siaubingos 

ir bauginančios realybės džiunglės, kurios yra paslėptos nuo matymo.“288
  

 

  

Apibendrinimas 

 

Antrosios disertacijos dalies pirmame skyriuje sužinojome, kad policentrinė sąmonė pasiekiama per 

radikalią redukciją ir pirmapradžio suvokimo gyvenimo, dar vadinamo radikalia fenomenologine 

nuostata, išplėtojimą. Policentrinė sąmonės dimensija įgyjama pirmiausia atsisakant egocentrinių 

konotacijų ir klasikinio redukcionizmo. Todėl tokia sąmonė yra neredukuojama nei į vietą, nei į 

mechaninį laiką, nes tai yra kūniška antropologinės erdvės ir kosminio laiko sąmonė. Valios 

filosofijos požiūriu, pirmapradis gyvenimas yra santykio, kaip bendros – policentrinės valios 

išraiškos gyvenimas. Toliau skiriame tris policentrinės sąmonės fenomenus: dialogą, polį (politiką) 

ir erosą. Dialogas suprantamas kaip polifoninis pokalbio procesas, aktualizuojantis ir plečiantis 

kūnišką ir istorišką (genetinę) artikuliacijos plotmę. Pirmapradis suvokimas siekia peržengti 

klasinėms komunikacijos teorijoms būdingus dialektiškumą ir susvetimėjimą bei plėtoja dialogą, 

kaip polifoninį procesą.  

                                                
287 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 101.  
288 G. Morales, Overcoming The Limit Syndrome, The World of Quantum Culture, Praeger Publishers, 2002, 11. 



 92 

Kitas policentrinis reiškinys yra polis. Jo analizė parodo, kad politinė demokratijos 

vertybė – laisvė yra tiesiogiai priklausoma nuo laisvės mąstyti. Tai reiškia, kad filosofijos etosas ir 

politikos etosas sutampa, o filosofija nuo pat savo atsiradimo pradžios (Sokrato pavyzdys) 

naudojasi tuo etosu ir siekia jo išsaugojimo. Iš to išeina, kad filosofija turi būti krizės arba kritinė 

filosofija, visą laiką abejojanti ir siekianti savo, daiktų ir žmonių išraiškų laisvės. Kita policentrinės 

sąmonės plotmė pateikia galutinį – erotinį policentrinės sąmonės, kaip kosminės sąmonės 

išplėtojimą. Tai atliekama pristatant kosminį laiką, kaip libido vandenyną, o pastarojo kismą 

paaiškinant pasitelkus amžinojo sugrįžimo mitą. Kosminė eroso sąmonė yra galutinis pirmapradžio 

suvokimo gyvenimo išplėtojimas. 

Pagal šias kryptis išplėtotos policentinės sąmonės plotmėje taip pat atsakoma į 

klausimą apie filosofijos likimą. Išskyrėme tris filosofijos likimo pozicijas: transcendentalinę – 

filosofinę, siekiančią autentiško daiktų ir reiškinių pažinimo poziciją; politinę-etinę, siekiančią etoso 

galimybių sąlygų reflektavimo ir apsaugojimo; kosminę-erotinę, arba brahmanišką – polifoninio 

dialogo ir kosminio šokio sąmonės poziciją.  

Antrame skyriuje nagrinėjome kvantinės estetikos doktrinos ir kosmoso filosofijos 

santykį. Pirmiausia, remdamiesi Husserlio, Bourdieu ir Mickūno kritikomis, parodėme, kad 

pozityvistinis dichotominio mąstymo taikymas apibrėžiant mokslų autonomijas yra ne mokslinis – 

autentiškas, o socialine, ekonomine ir simboline prasme determinuotas procesas.  

Antrame poskyryje analizavome kvantinės estetikos fenomeną. Kvantinė estetika yra 

grožio teorija, kuri remiasi kvantinės mechanikos ir fizikos, šiek tiek biologijos ir astronomijos 

pasiekimų teorijomis, atmeta konvencines (pozityvistines) mokslo žinių panaudojimo ribas bei 

vadovaujasi tiesa, kad pasaulis yra visata, kurioje galioja subatominiai santykiai. Kvantinė grožio 

teorija numato kvantinius „šuolius“, „proveržius“ ir „susitikimus“ (plg. The Lovers of The Arctic 

Circle, 1998) ir kvantinio subjekto teoriją. Toks subjektas yra menininkas, kuris žino, kad visata yra 

holograminė, gali būti išrasta iš naujo, iš vieno informacijos apie ją elemento. Tai taip pat reiškia, 

kad subjekto mąstymas yra antropinis ir reliatyvistinis – tai, kas egzistuoja, priklauso nuo to, kuris 

mato. 

Kvantinė estetika turi bendrų bruožų su naujaisiais religiniais judėjimais. Pasitelkę 

Wuchterl pastabas New Age fenomenui, atradome, kad būdama sudaryta iš skirtingų diskursų (nors 

kamieninis ir yra kvantinė fizika), akcentuodama subjekto išsilaisvinimą iš moderniojo 

struktūralizmo (teorinių ir socialinių priklausomybių), panaikindama struktūrinį skirtumą tarp 

religijos ir mokslo, kvantinė estetika gali būti traktuojama kaip naujasis religinis judėjimas. Vice 

versa – panaudodama jau sukurtą ir pripažintą civilizacijoje pasakojimą apie kvantinį pasaulį bei 



 93 

veikdama ne bet kuriame, o „meno lauke“ (o šio lauko ribos nuolat kinta), kvantinė estetika nėra 

naujasis religinis judėjimas.   

Algio Mickūno kosminė sąmonė yra kūniška, intencionali ir dalykiška. Bendrai 

paėmus, tai – integrali sąmonė, kuriai pasaulis yra matomas kaip nuolat simultaniškai 

atsiskleidžiančių prasmių dinaminis laukas. Svarbiausias kosminės sąmonės aiškinimo aspektas yra 

amžinojo sugrįžimo ratas. Kaip skirtingų polių kaita atsiskleidžia kosminis esaties ir nesaties, 

šilumos ir šalčio, lietaus ir žemės, aistros ir neapykantos šokis. Taigi, kosminė sąmonė yra tikrovės 

virpesius jaučianti, nebe filosofinė, meninė, mokslinė ar kitokia, bet absoliučiai universali kūniška 

sąmonė. 

Kvantinė estetika kosminėje sąmonėje atsispindi šiais aspektais: abu pasakojimai iš 

pažiūros yra antropocentriniai – Mickūnas pradeda nuo ego tapatumo (bet kokia fenomenologija 

nuo to pradeda), o Morales – nuo antropijos, kuri „pastato“ subjektą į aktyvaus kūrėjo poziciją. 

Kosminio subjekto „gyvenimo“ sąlygos – tai dinamiškos „kosminio šokio“ sąlygos, kurios 

akivaizdžios kaip skirtumų įvairiuose identitetuose gyvenimas ir naujų traukų, naujų pavidalų 

galimybės. Morales teorijoje „kosminis šokis“ atsispindi kaip kvantinis dalelyčių šokis („kvantiniai 

šuoliai“). Abiem atvejais stebime integruotos sąmonės, kuri turi galios kurti naujus pavidalus ir 

situacijas, gyvenimą. Kitas svarbus estetikos ir filosofijos susitikimas – tai simultaninio mąstymo 

arba sąmonės gyvenimo plėtojimas. Mickūnas simultanišką įgyja redukuodamas sąmonę į dinaminį 

patirties lauką, o Morales, akcentuodamas morfogeninį kiekvieno žmogaus gyvenimo kontekstą. 

Principinis mąstytojų pozicijų skirtumas lieka tas pats, kokį aptinkame jų išeities taškuose: Mickūno 

pozicija yra transcendentalinė – kosminė, o Morales – fizikalistinė.   

 

 

 

 

 

 



 94 

III. ALGIO MICKŪNO PILIETINIO GYVENIMO  

FENOMENOLOGIJA 

 

 

1. Pilietinio gyvenimo fenomenologija 

 

 

Antroje dalyje parodėme, jog per transcendentalinio šaltinio idėjos išvedimą atsiskleidžia 

pirmapradžio suvokimo gyvenimo policentriškumas. Kitaip tariant, policentrinė sąmonė yra 

formaliausias pirmapradžio sąmonės gyvenimo apibrėžimas, kurį įgijome reflektuodami 

konstitutyvų-kosminį sąmonės gyvenimą. Išlikdami šioje fenomenologinio tyrimo terpėje, toliau 

„leidžiamės“ į „natūralaus gyvenamojo pasaulio“, „kasdienio gyvenimo“ arba „sociokultūrinio 

gyvenimo“ fenomenologijos sritį. Mes jau parodėme, kad pagal vieną iš Mickūno kultūros 

fenomenologijoje numatytų filosofijos likimo tikslų, ji siekia atskleisti ir saugoti pilietinės 

visuomenės etosą. Paskutinėje disertacijos dalyje nustatysime fenomenologinės – pilietinės 

sąmonės bruožus bei kritinį jos požiūrį į modernųjį struktūralizmą.    

 

 

1.1. Sistema ir demokratijos krizė 

 

Sistemos sukūrimas Vakarų kultūroje ir visuomenės gyvenime, Mickūno įsitikinimu, veda prie 

Vakarų kultūros ir žmogaus pozicijos pasaulyje suvokimo krizės. Ieškodamas jos ištakų, filosofas 

atkreipia dėmesį, jog polinkis iš anksto apriorizuoti žmogaus gyvenimą ir žmonių santykius 

prasidėjo dar ankstyvais viduramžių mąstysenos susiformavimo laikais. Kitaip tariant, erotinė 

pasaulio suvokimo dimensija buvo prarasta, kartu prarandant visas per ją pasimatančias 

intencionalaus gyvenimo plotmes – visų pirma policentriškumą, numatantį dalykinį bendrumą ir 

dialogiškumą, o svarbiausia, vertybinį savo tikslų santykiuose suvokimą. Taip mąstydamas, 

Mickūnas sugrįžta prie Husserlio Krizėje išskleistos Vakarų kultūrą užvaldžiusio efektyvumo 

kritikos. Jis rašo: „erotinė filosofijos saviprata jau neegzistavo ankstyvaisiais ir vėlyvaisiais 

viduramžiais, kurie rėmėsi aprioriniu asmens kultų „tiesos“ pirmumu, ir ši nuostata pereina į 

teologinę bei pozityvistinę neoscholastiką, o XIX a. pabaigoje išsisklaido į galios teorijos atšakas: 

politologiją, klasių kovos teoriją, technokratijos, vitalistines teorijas (...). Visus klausimus, 



 95 

susijusius su tiesa, atidavę „mokslams“, „filosofai“ sau pasiliko tik naujovišką būdą skleisti savo 

arbitrišką valią ir išradinėti naujas disciplinas“.289  

Savo ruožtu politinis visuomenės gyvenimo etosas redukuojamas (natūralizuojamas) į 

bendrą pagrindą, kuriuo nekritiškai naudojasi tiek politinės ideologijos, o praktikoje – partijos, tiek 

socialinės ir politinės inžinerijos mokslai. Šis pagrindas yra sisteminis – racionalus visuomenės 

gyvenimo apibrėžimas, implikuojantis objektyvistinį ir atitinkamai (priklausomai nuo to, kam 

prieinama ši objektyvavimo plotmė) – subjektyvų visuomeninių santykių, poreikių bei norų 

valdymą. Taip Mickūno filosofijoje aktualizuojama ne tik politinės sistemos plačiausia prasme, bet 

ir demokratinės sistemos duoties kritika. Šiuo aspektu jam artima Heinricho Rombacho 

demokratinės sistemos kritika.  

Rombachas pažymi, kad politologinis požiūris į „demokratiją“ kaip sistemą, paverčia 

ją „epifenomenu“, kuris kaip ir kitos valdymo formos gali „gaminti“ tik „analoginius“ subjektus 

(pvz., kaip „fašistinė sistema“ – „fašistinius žmones“). Remdamiesi Niklas Luhmanno sistemų 

teorija, tiek Mickūnas, tiek Rombachas teigia, kad sistema yra tik „antrinis ontologinis modelis“, 

kurį taikant individų santykiai išvedami iš sistemos, o ne priešingai.290 Dėl to socialinis agentas gali 

tapti „demokratišku“, tačiau vidinio socialinio gyvenimo proceso požiūriu, jis gali būti nelaisvėje: 

„demokratija yra visų politinių vystymosi procesų tikslo forma (Zielform) ne todėl, kad ji atitinka 

politinių normų kodeksą arba atsitiktiniu būdu atitinka valdančiosios Vakarų pasaulio politinės 

valdžios vaizduotę, bet todėl, kad ji remiasi pamatine žmogiškosios būties struktūra.“ 291 

Atkreiptinas dėmesys, kad citatoje „visi politiniai vystymosi procesai“ apibrėžia ne mažai 

išsivysčiusių, totalitarinių ir autoritarinių pasaulio valstybių padėtį „istorinio progreso 

lenktynėse“ (Benedicto Andersono sąvoka)292, bet tik tas valstybes, kurios savo politinę tvarką 

oficialiai vadina demokratija. Rombachas demokratiją supranta kaip laisvą save-struktūruojančių 

(reflektuojančių) socialinių agentų gyvenimo procesą. „Laisvė“ yra ir „vidinė individo būsena, 

atitinkanti jo individualią struktūrą, ir visuomenės būsena, atitinkanti socialinę jos struktūrą. Abi 

laisvės galiausiai sukuria vienintelę struktūrą.“ 293  Kaip tik todėl struktūrinės antropologijos ir 

                                                
289 A. Mickūnas, A. Šliogeris, Filosofijos likimas, Vilnius: Baltos lankos, 2009, 177. 
290 H. Rombach, Phänomenologie des sozialen Lebens. Grundzüge einer Phänomenologischen Soziologie, Freiburg, 

München: Karl Alber, 1994, 20, 168–170. 
291  Nors Rombachas mielai remiasi Heideggerio fundamentinės ontologijos įžvalgomis, ypatingai Dasein analitika, 

ontologiją jis supranta kaip ontologizavimą – bendros tiesų kūrybos procesą arba pagal struktūrų gyvenimą, kaip 

ontologines struktūras. H. Rombach, Phänomenologie des sozialen Lebens. Grundzüge einer Phänomenologischen 

Soziologie, Freiburg, München: Karl Alber, 1994, 23.  
292 A. Gupta, Imagined Nations, A Companion to the Anthropology of Politics, Oxford: Blackwell, 2004, 275. 
293 H. Rombach, Phänomenologie des sozialen Lebens. Grundzüge einer Phänomenologischen Soziologie, Freiburg, 

München: Karl Alber, 1994, 21. 



 96 

sociologijos objektu jis nurodo daugiadimensinę ontologinę struktūrą – „demokratiją“ 294 , o 

socialinis agentas yra „politinis agentas“, kuris veikia kaip save ir sociumą kurianti socialinė 

struktūra. Žiūrint iš bendresnės perspektyvos, visuomenę sudarančios struktūros gali būti „greta“, 

„persidengti“, sudaryti „sistemą“ arba „kontradikciją“; bet kuriuo atveju kiekviena jų turi veiksmų 

ir kalbos tvarką, generuojamą per „socialinį žaidimą“.295  

Rombachas „socialinių žaidimų“ teoriją pagrindžia remdamasis Wittgensteino „kalbos 

žaidimų“ teorija. Jis teigia, jog „kalbos žaidimai“ paneigia skirtumą tarp fikcijos ir realybės, o 

daugelis realybių ir be refleksijos atitinka savo „pasakojimą“. Todėl egzistuoja žmonių „klasės“, 

kurios nepažįsta kitų realybių. Kaip „kalbos“, taip ir „socialinio žaidimo“ tvarkos yra duotos a 

priori ir sudaro tam tikrą transcendentalinę struktūrą, tapačią subjekto ir sociumo struktūrai. 

Norėdami joje užimti poziciją, turime įsitraukti (hineinkommen) į žaidimą. Pavyzdžiui, tik žinodami 

kaip yra žaidžiamas „patikimumo“ žaidimas toje struktūroje ir toje situacijoje, galime tapti 

„patikimi“. Būdami „grubūs“, atitinkamomis aplinkybėmis esame „nepatikimi“, etc. 296 

„Įsitraukimas“ numato arba „papildomą“ žinojimą, arba habitualų gebėjimą priimti adekvačius 

elgsenos ir kalbos sprendimus toje konkrečioje situacijoje. Bet kuriuo atveju susiduriame su per 

žaidimą išreikšta konkrečia habitualumo tvarka.297 Įsitraukęs agentas yra visuminė tos struktūros 

tvarkos dalis: „jis žaidžia visą žaidimą, ne tik savo vaidmenį“.298  

Nepaisant išsamumo, Mickūno filosofijos kontekste, Rombacho palankumas „kalbinių 

žaidimų“ teorijai yra europocentrinio pobūdžio. Faktas, kad įsitraukimas į tam tikrą grupinę – 

struktūrinę veiklą per „žaidimo“ refleksiją yra tiek konkretus, tiek visuminis, dar nieko išsamaus 

nepasako apie tokią jungtį. Mickūno supratimu, „kalbiniai žaidimai“ yra grynai vakarietiškas 

išradimas, kuris neperžengia klasikinės visumos ir jos dalių santykio, kaip vaizdinės konstrukcijos, 

sampratos.299 Kitaip tariant, galima įtarti, kad „kalbinių žaidimų“ akcentavimas, Rombachą daro 

savo paties, kaip „antisiseminės“ fenomenologijos priešininku, kuris pradeda kurti lingvistinį 

                                                
294 H. Rombach, Phänomenologie des sozialen Lebens. Grundzüge einer Phänomenologischen Soziologie, Freiburg, 

München: Karl Alber, 1994, 20, 23. 
295 H. Rombach, Phänomenologie des sozialen Lebens. Grundzüge einer Phänomenologischen Soziologie, Freiburg, 

München: Karl Alber, 1994, 139–140. 
296 H. Rombach, Phänomenologie des sozialen Lebens. Grundzüge einer Phänomenologischen Soziologie, Freiburg, 

München: Karl Alber, 1994, 138–139. 
297  Panašiai Pierre Bourdieu pagrindžia „socialinio agento“ habitualumo sampratą, teigdamas kad „Habitus – tai 

konkretus, bet pastovus būdas sueiti į santykį su pasauliu, leidžiantis numatyti pasaulio eigą, egzistuoja visuomet 

betarpiškai, be jokios objektyvizuojančios distancijos. Kūnas, kuris yra atviras pasauliui, jausmams ir pojūčiams, kuris 

yra betarpiškai suinteresuotas tuo, ko jame galima tikėtis, ką galima matyti ir jausti, geba įvaldyti pasaulį, naudotis juo 

kaip „parankiu“ instrumentu (ta prasme, kurią nurodė Heidegger) (...). Praktiškai veikiantis agentas nekvestionuoja 

pasaulio ir jaučiasi jame lyg namuose dėl to, jog pasaulis irgi yra jame būtent habitus pavidalu”. P. Bourdieu, Pascalian 

Meditations, Cambridge: Polity Press, 2000, 142–143.  
298 H. Rombach, Phänomenologie des sozialen Lebens. Grundzüge einer Phänomenologischen Soziologie, Freiburg, 

München: Karl Alber, 1994, 141.  
299 Plg. A. Mickūnas, A. Šliogeris, Filosofijos likimas, Vilnius: Baltos lankos, 2009, 177–178. 



 97 

žmonių santykių pagrindą. Šią problemą nesunku išspręsti, jei „kalbinius žaidimus“ suprasime kaip 

kūniškos artikuliacijos ir santykių gyvenamame pasaulyje išraiškas. Šiuo požiūriu mes iš naujo 

grįžtame prie pirmapradžio – daugiadimencinio demokratijos fenomeno analizės. 300 

Dabar aktualizuokime išskleistą socialinio gyvenimo struktūralizmą policentrinės 

sąmonės fenomenologijos kontekste. Svarbu ne tai, kad policentriškumas yra implikuotas 

ontologinėje sociumo struktūroje – demokratijoje, tiksliau, pati demokratijos idėja archetipiškai 

atitinka policentrinės sąmonės idėją, bet tai, kad sisteminiu požiūriu kasdieniniame gyvenime jis yra 

„standartizuotas ir institucionalizuotas“.301 Kitaip tariant, jis yra redukuotas į sisteminį (Mickūnas 

teigia – technokratinį) funkcionalizmą ir transcendentaliniu požiūriu nėra aktualus. Todėl yra beveik 

neišvengiama, kad dalyvaudamas „savo“ socialiniame žaidime (tarkime – dirbdamas darbą), 

agentas veiks ne atsižvelgdamas į žaidimo visumą (procesą), bet tik savo vaidmenį jame. Kitaip 

tariant, bet kokiomis priemonėmis siekdamas asmeninės naudos. Struktūralistiniu požiūriu tai 

reiškia visuomenės atomizaciją, bendruomeninių santykių (žaidimų) silpnėjimą ir kitokį struktūrų 

irimą.302 Kodėl taip turėtų nutikti? Problemos tyrimas remiasi hipotetinės elgsenos socialiniame 

gyvenime priežasties atskleidimu. Faktas, kad socialinio agento, kuris gyvena ir veikia vienoje 

socialinėje struktūroje gerovė yra visiškai priklausoma nuo sisteminių biurokratijos (technokratijos) 

sprendimų, nulemia tiek subjekto motyvacijos kintamumą, tiek jo pavaldumą.  

Nepakeičiamas valstybinės biurokratijos ir pilietinių teisių tyrinėtojas Thomas 

Humphrey Marshallas pateikia daugybę istorinių nesėkmingo socialinio gyvenimo sistematizavimo 

demokratinėje valstybėje pavyzdžių. Knygoje „Social Policy“ (1962) demokratinės biurokratijos 

veiklą jis tyrinėja iš abiejų – sistemos ir socialinės grupės bei individo (taigi, struktūros) 

perspektyvų.303 Iš vienos pusės, jis parodo, kad tam tikro sektoriaus (tarkime – socialinės gerovės) 

pertvarkymas atsiremia į aukščiausios valdžios (tarkime – parlamento) organizuotumą pertvarkyti 

teisinę institucijos galią adekvačiai (ir greitai) jos struktūriniam rekonstravimui; iš kitos pusės, jis 

atskleidžia, kad socialinis agentas yra absoliučiai priklausomas ne tik nuo tokio proceso 

konstruktyvumo, bet ir demokratinės (taigi, atstovaujamos valdžios) visuomenės etikos.  

Nurodome du (Marshallas jų pateikia gerokai daugiau) pavyzdžius: (1) 1930 m. 

Londono apygardos taryba (London County Council) priėmė sprendimą pakeisti socialinės tarnybos 

tarybos „Socialinės gerovės komitetas“ (Social Welfare Comittee) pavadinimą į „Gerovės 

pareigūnai“ (Welfare Officers). Pavadinimo pakeitimas kartu turėjo reikšti ir vidinį pertvarkymą. 

                                                
300 H. Rombach, Phänomenologie des sozialen Lebens. Grundzüge einer Phänomenologischen Soziologie, Freiburg, 

München: Karl Alber, 1994, 31. 
301  Civilizacijos istorijos požiūriu policentriškumas kildinamas iš graikų polio demokratinės santvarkos. Plg. A. 

Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 44–48.  
302 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 127–128. 
303 Plg. H. T. Marshall, Social Policy, London: Hutchinson University Library, 1967, 182–183. 



 98 

Taip turėjo būti išskaidyta institucijos veikla, tikintis, kad ji bus ne tik mobilesnė ir sėkmingesnė, 

bet ir autoritetingesnė pagalbos subjektų akyse. Tačiau galiausiai „pareigūnai“ ne tik turėjo pradėti 

iš naujo sudarinėti veiklos programas („pradėti nuo nulio“), bet taip pat paklusti senam komiteto 

statutui. Faktiškai turėdami didelių įsipareigojimų, vadinamieji „autoritetai“ turėjo labai mažai galių. 

Pertvarkymai buvo atlikti tik 1962 m. parlamente.304 (2) Taip pat Marshalas aptaria „motinystės 

pašalpos“ problemą. Jis primena tokius penktojo dešimtmečio Britanijos visuomenės periodus, kada 

motinystės pašalpa buvo skiriama priklausomai nuo to, ar motina yra našlė, išsiskyrusi ar apleista, 

ar vaikas yra teisėtas (legitimate, illegitimate); taip pat buvo žiūrima, ar tėvas yra miręs savo 

mirtimi ar nuo ligos, o galbūt buvo nužudytas industrinės nelaimės įvykyje arba krito mūšyje. Visi 

šie aspektai buvo svarbūs skiriant paramą ir galėjo nulemti jos dydį.305 (Tokio pobūdžio tyrimo 

būtinybė Lietuvoje yra akivaizdi tačiau šiame tekste mums svarbu užfiksuoti tik pačią 

problematikos kilmę ir plotmę.) 

Dėl išvardintų priežasčių, analizuodamas sistemos ir subjekto sąmonės struktūros 

santykį, Mickūnas pažymi, kad sisteminis demokratijos, kaip technokratijos funkcionalizmas iš 

esmės prieštarauja demokratinės laisvės procesui. Kuo labiau agentas yra atitolęs nuo struktūros 

„gamybos“ („kūrybos“ arba „valdymo“), kuo labiau sistema yra atitrūkusi nuo struktūriškai 

išreikšto individo gyvenimo, tuo didesnė tikimybė, kad jis bus egoistiškai orientuotas į 

primityviausiai išreiškiamą asmeninę gerovę arba nusikalstamumą, tuo labiau tikėtina, kad jis 

nesirūpins savo darbo profesionalumu, o jo gyvenimo ir darbo kokybė bus tik techniškai susijusi su 

aplinkine socialine gerove.306 Galima būtų pamanyti, kad kitaip negu Schützas, Rombachas arba 

Marshallas, demokratinę visuomenę Mickūnas vertina pesimistiškai. Tiksliau, jo poziciją galima 

vadinti „pesimistiniu optimizmu“ arba kaip teigtų Heideggeris – „pasyviu nihilizmu“. Tačiau tai yra 

toks nihilizmas, kuris leidžia įvertinti dabarties įvykius kaip praeities, žiūrint į juos bendriausiame 

jų aktualumo ir bendražmogiškumo lygmenyje bei stengiantis juos nukreipti labiausiai tinkama 

linkme.  

Mickūno taikoma sąvoka „demokratijos krizė“ „reiškia perėjimą iš vieno gyvenamojo 

pasaulio į kitą“. 307  Šia prasme Mickūnui, kaip ir vėlyviesiems Husserliui arba Heideggeriui 

„gyvenamasis pasaulis“ yra „visuomet atsidūręs“ ant jo „saulėlydžio“ „ribos“ arba ant jo 

„užmaršties“ „linijos“.308  

                                                
304 H. T. Marshall, Social Policy, London: Hutchinson University Library, 1967, 116–117.  
305 H. T. Marshall, Social Policy, London: Hutchinson University Library, 1967, 177. 
306 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 127–129.  
307 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 136. 
308 M. Heidegger, Zur Seinsfrage, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1977, 13, 32.  



 99 

Krizė yra veikiau metafizinė arba eidetinė fikcija, negu tikrovė. Tačiau kaip tik todėl, 

kad jos įrodymas ne tik įprasmina socialinio / politinio agento teisių gynimą, bet taip pat gali būti 

pagrįstas sociologiniais ir antropologiniais tyrinėjimais, fenomenologinė jos refleksija sukuria 

racionalią politinio agento veikimo poziciją demokratinėje visuomenėje. Tai pozicija, kurią nuo šiol 

vadinsime pilietine pozicija, o ją užimančio subjektyvumo struktūrą – pilietinės sąmonės struktūra. 

Krizės sąmonė yra fenomenologinė – kritinė sąmonė, kuri siekia „geresnio gyvenamojo 

pasaulio“.309 (Pl. žr. II d. 1 sk. 3 posk.) 

Kritinė pilietinės sąmonės fenomenologija atsisako pozityvistinio požiūrio į sisteminę 

demokratiją: sistema yra ne pilietinės elgsenos priežastis arba pasekmė, bet procesas, kuris apima 

abu jos gyvavimo aspektus. Toks suvokimas galimas tik redukuojant demokratinę visuomenę 

fenomenologine maniera kaip „gyvenamąjį pasaulį“ bei vadovaujantis sąmonėje patikrinama 

prielaida, kad visi to pasaulio subjektai yra laisvi, lygūs ir teisiškai formuojamos tikrovės 

bendraautoriai.310 Rombacho struktūrinės antropologijos kontekste demokratijos formavimo laukas 

visų pirma yra ne ontologinis (sisteminis), bet policentrinis laukas, o pilietinė sąmonė yra 

policentrinė simultaniška sąmonė, kuriai demokratija yra duota kaip aukščiausias sąmonės 

gyvenimo tikslas. Šį apibendrinimą pritaikome ir kritinei Algio Mickūno fenomenologinės 

filosofijos pozicijai. Toliau analizuosime etinę pilietinės sąmonės orientacijos prigimtį.  

Kadangi pilietinė sąmonė yra išvestinė policentrinės sąmonės struktūra, jos etika 

remiasi jau įvardinta bendra socialinio gyvenimo nuovoka bei per ją formuojama, individualia 

orientacijos pasaulyje logika. Tame persidengime Mickūnas pateikia svarbiausią pilietinės 

antropologijos įžvalgą, pagal kurią asmuo yra vertybė, nes jo gyvenimas pasaulyje atitinka jo 

„vidinę vertybę“. 311  Iš pažiūros Mickūno teiginys galėtų būti analogizuotas visoms 

fenomenologinėms etikoms nuo Schelerio iki Levino. Toks įspūdis susidaro dėl to, kad „vidinė 

vertybė“ nurodo į tam tikrą savasties transcendenciją bei apibrėžia subjektą egzistenciškai. Šiuo 

požiūriu Mickūno pilietinis subjektas iš tiesų atitinka klasikinį essentia ir existentia persidengimą, 

pagal kurį refleksyvus būties (arba gyvenimo) tiesos atradimas suteikia formą žmogiškajai būčiai.312 

Kita vertus, Mickūnui nerūpi ontologinis tiesos pobūdis. Jo poziciją tikslingiausia apibrėžti veiksmo 

fenomenologijos teritorijoje, tačiau ne būtiško – metafizinio (Heideggeris) arba struktūralistinio 

(Schützas), bet eidetinio – Husserlio ir Merleau-Ponty veiksmo apibrėžimo lygmenyje.  

                                                
309 A. Mickūnas, Transcendental Ground of All Values, Filosofija. Sociologija, T. 19, Nr. 3, 2008, 38; A. Mickūnas, A. 

Šliogeris, Filosofijos likimas, Vilnius: Baltos lankos, 2009, 270.  
310 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 45–48. 
311 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 143, 148. 
312 M. Heidegger, Kantas ir metafizikos problema, Rinktiniai raštai, Vilnius: Mintis, 1992, 43. 



 100 

Būtis ir struktūra, kaip ir sistema pilietinio subjekto sampratoje yra antriniai – 

išvestiniai jo tiesos apibrėžimo šaltiniai. Būtent todėl, kad bet kokios socialinės struktūros 

gyvenimas gali būti patikrintas eidetinėje žiūrioje, atsiranda betarpiška „keičiančio“, 

„įtakojančio“  arba ją iš naujo kuriančio dalyvavimo struktūros gyvenime galimybė. Kaip tokia, ji 

yra konstituota tik kaip „tuščia intencija“ arba intencija, kuri nepriklauso refleksijoje kūniškai 

išreikštam santykiui. Tokiu atveju ji būtų orientacija. 313  „Vidinė vertybė“ yra formalus tokio 

dalyvavimo priežasties apibrėžimas, kuris žymi nuolat transcendentaliai atsikartojantį, tačiau savo 

turinio ir krypties požiūriu kintantį orientacijos pasaulyje tašką. Kitaip tariant, jei policentrinis 

demokratijos suvokimas sąlygoja socialinės ir politinės atsakomybės suvokimą, kuris reikalauja 

pereiti nuo galimybės, prie būtinybės, nuo mentalinės orientacijos, prie faktinės, tai „vidinė 

vertybė“ atspindi „dviprasmišką“ šios orientacijos tikslą. Šia prasme kiekviena pilietinė sąmonė tuo 

pačiu metu yra individuali ir visuomeniška, savarankiška ir susaistyta sąmonė.  

Klasikinės etikos požiūriu, „vidinė vertybė“ gali būti aiškinama kaip „kategorinio 

imperatyvo“ subjekto maksima – „praktinė taisyklė, kuri atitinka subjekto proto sąlygas, pagal 

kurias jis veikia“. 314 Mickūnui, kaip ir Kantui, „praktinė taisyklė“ legitimi tampa per visuotinai 

galiojančio laisvės įstatymo suvokimą, o šio įstatymo veiksmingumas garantuojamas tik per 

konkrečias subjekto laisvės išraiškas. Iš to išeina, jog „praktinių taisyklių“ kūrimas yra būtina laisvo 

subjekto egzistencijos sąlyga. Pagal Kanto „moralinį įstatymą“, kiekvienas žmogus, 

„turėdamas“ savyje laisvės idėją, kuria šias taisykles laisvai, t. y., atsižvelgdamas į idėjos 

visuotinumą. Šį modelį Mickūnas fenomenologiškai universalizuoja. Jis perkelia jį į platų Vakarų 

civilizacijos kontekstą bei parodo, jog „praktinių taisyklių“ kūryba yra toks sudėtinis procesas, 

kuriame būtinai dalyvauja kapitalas, tradicija ir institucinė valdžia. Tai numato ne tik naujas 

sąmonės struktūras, bet ir jų autonomijos problemą. Kitaip tariant, vartojimo kultūros požiūriu 

žmogus gali pasirinkti tam tikrą medžiaginę gerovę, bet negali tokio veiksmo neatlikti 315 , o 

                                                
313 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 405.  
314 I. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Hamburg: Meiner-Verlag, 1965, 42. 
315  Kritikuodamas demokratinės visuomenės materializmą, Mickūnas dažnai naudoja panašius į „kultūrinės 

industrijos“ kritikų išsakytus argumentus. Šiame kontekste aktualiausia yra „Negatyviojoje dialektikoje“ (Negative 

Dialektik) pristatyta ideologijos kritika. Adorno ją atliko pasitelkdamas realios ir formalios laisvės sampratų sugestijos 
principą. Kiekvieną kartą, kuomet emocija suranda savo atgarsį/atitikmenį kultūroje, lieka įgyvendintas formalios 

laisvės principas. Kaip tik todėl kultūrinėje industrijoje, kurioje siekiama pelno, anot Adorno, niekuomet nesirūpinama 

aukštosios kultūros prasmėmis, bet tik taikomasi prie pačių paprasčiausių žmogiškų poreikių. Tai įgalina tiek kultūrinės 

industrijos produkcijos realizavimą, tiek žmogiško poreikio patenkinimą. Taigi, jei buržuazinio kapitalizmo sąlygomis 

pridėtinė vertė buvo kuriama fiziškai išnaudojant – Marxo terminais tariant – darbininkų klasę, t. y., aiškiai jiems 

parodant realias jų laisvės galimybes, tai monopolistinio kapitalizmo sąlygomis socialinė realybė yra transformuojama 

– formali laisvė apima kiekvieną socialinį individą, tačiau kaip tik šis formalumas, nereikalaujantis ypatingų 

intelektualinių ar kultūrinių išteklių – prieinamas visiems, tampa pridėtinės vertės kūrimo pagrindu bei atitinkamai, 

pačios kultūrinės industrijos funkcionavimo svarbiausia sąlyga. Plg. M. Horkheimer, T. W. Adorno, Dialektik der 

Aufklärung, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag, 1991, 130–132. 



 101 

demokratinės sistemos veikimo požiūriu, kaip parodyta anksčiau, jis gali dalyvauti demokratiniame 

procese tik pagal iš anksto nustatytą tvarką.316  

Dėl to Mickūnas kritikuoja Kantą nurodydamas, kad nepakanka vadovautis prielaida, 

jog žmogus yra visuomeninė būtybė, kuriai iš prigimties skirta turėti laisvės idėją, nes taip 

redukuojama laisvės idėja į laisvės įstatymą. Todėl jis teigia, kad „toks gyvenimas nepakankamas, 

kai apsiribojama vien visuomeniniu lygmeniu, kuriame“ – o tai neišvengiama – „visi individai ar 

grupės siekia individualių ar grupinių tikslų. (...) Politinės visuomenės tikslas – politinė visuomenė“, 

o ne savaiminis paklusimas įstatymui. 317  Savaiminis priklausymas nuo laisvės įstatymo nieko 

nekeičia. Priešingai, toks subjektas neturi orientacijos visuomenėje, arba jo orientacija yra 

sistemiškai nustatyta. Abiem atvejais atrandame tai, ką Scheleris vėlyvuoju kūrybos periodu 

kritiškai pavadino „praktinio proto gyvūno“ gyvenimu.318 Tai yra ne refleksyvi, bet impulsyvi, tik 

per konkrečias veiklas pasireiškianti ir tik nuo jų priklausanti – hipotetinė sąmonė.  

Tuo tarpu perėjimas prie „vidinės vertybės“ konstituoja „savikūrą, kaip savaiminę 

vertybę“. 319  Ji įsteigiama „suabejojant aklu priklausymu šiam pasauliui“. 320  „Aklumas“ ir 

„užmarštis“ yra pagrindinės „demokratijos krizės“ aiškinamos kaip „motyvacijos krizė“ priežastys. 

Savo ruoštu demokratija, kaip „gyvenamojo pasaulio“ „gyvenimas“, nuolat reikalauja „daugiau“. 

Šis „daugiau“ „konstituojama ne konstruojant, o atskleidžiant tokį intencionalumą, kurio 

numanomas objektyvumas – eidos kaip vertybė – yra absoliutus“.321 Jis būtinai atspindi tai, kokios 

orientacijos reikia „gyvenamajam pasauliui“. Šia prasme „vidinė vertybė“ visiškai atitinka 

platonišką idėją. „Vidinės vertybės“ atradimas prasideda nuo abejonės, tada „galime klausti, ar šis 

gyvenamasis pasaulis vertas mūsų vidinės vertybės. (...) Kaip atrasta duotis (...), ji pasirodo 

nepriklausomai nuo kultūros, istorinio tarpsnio ar visuomeninės padėties“.322 Mickūno įžymiausi 

pavyzdžiai – Nietzsche, Sokratas, Mahatma Gandhis. 

  

Tyrinėdamas pilietinės sąmonės struktūras, interpretacijos objektu Mickūnas pasirenka 

Miguelio de Cervanteso romaną „Don Kichotas iš Lamančos“. Tradiciškai teigiama, kad 

                                                
316 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 178–181. 
317 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 43–44. 
318 „Praktinio proto gyvūnas“ elgiasi protingai, kai veikia spontaniškai ir prisitaiko prie naujų situacijų. Jo elgesys 

presuponuoja supratimą apie aplinkos ir jos elementų sąryšį bei mąstymo produktyvumą, kuris gali būti suprantamas ir 

kaip niekada anksčiau nepatirtų dalykų būklės, ar netūrėtų santykių susiejimo (pvz. „panašumo“, „analogijos“, 

„priemonės kažko išgavimui“, „tam tikros priežasties“, etc.) nustatymo geba. A. Schuetz, Scheler's Theory of 

Intersubjectivity and the General Thesis of the Alter Ego, Philosophy and Phenomenological Research, Vol. 2, No. 3, 

Mar., 1942, 324. 
319 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 148. 
320 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 145. 
321 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 138. 
322 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 145.  



 102 

Cervanteso kūrinys yra pirmasis modernus romanas Vakarų civilizacijoje. Cervantesas pasakoja 

dviejų priešingybių ir dviejų draugų – aristokrato, įsivaizduojančio save esant riteriu – Don Kichoto, 

ir valstiečio, kuris save laiko riterio ginklanešiu – Sančo Pansos, istoriją. Mickūnui svarbu ne tai, 

kad Don Kichotas yra komiškas, dažnai laikomas bepročiu herojus, bet tai, kad jis yra atradęs 

„vidinę vertybę“. Sančas Pansas, priešingai, neverta susidomėjimo būtybė, kuri nepaisant fakto, kad 

neturi etinės sąmonės, tampa jos dalininke, „tikėdama“ Don Kichoto „pašaukimu“. Interpretacijose 

– esė „Pasvarstymai apie sančapansizmą, žemesniąją doknkichotiškumo rūšį, arba praktiškas ir 

komiškas pamokymas apie gyvenimą, nugirstas prie pakelės užeigos arklidžių ir užrašytas abejotino 

autentiškumo raštininko“ bei „Don Kichoto sąmonė“ 323 , Mickūnas pateikia transcendentalinės 

herojų sąmonės struktūras – portretus. 324  Juose atsispindi socialinės, etinės, moralinės ir 

psichologinės pilietinės sąmonės atsiradimo kliūtys, pilietinės laisvės tikslai ir bendražmogiški jų 

suvokimai. Be Mickūno, remdamiesi Cervanteso romanu, politinį ir socialinį gyvenimą taip pat yra 

apmąstę Ortega Y Gassetas, Karlas Marxas ir Engelsas, Heinrich Heine, Ivanas Turgenevas ir 

daugelis kitų. „Vidinės vertybės“ patirties analizės kontekste bus aktualūs trumpi, bet 

simptomatiniai Marxo ir Engelso pasvarstymai bei Ortegos Y Gasseto kultūros fenomenologija.  

 

 

1.2. Don Kichotas ir Sančas Pansa 

 

Hierarchinėje „geležies amžiaus“ 325  pasaulio struktūroje Don Kichotas ir Sančas Pansa užima 

bajoro ir valstiečio pozicijas. Vadovaudamiesi Cervanteso ir Mickūno pasakojimų eiga, sužinome, 

jog hierarchinės bajoro ir valstiečio tapatybės yra formalios: bajoras rūpinasi ne savo bajoriškomis 

teisėmis, bet užsidaręs bibliotekoje skaito riterių romanus, o valstietis nors ir seka paskui asilą, 

besivejantį prie šiekšto pririštą morką, daro tai su iš savęs ironizavimo kylančiais juoko 

protrūkiais.326 Abiejų veikėjų susidvejinimo struktūros turi panašumų ir skirtumų: Alonsas Kichana 

gyvena bibliotekinėje – vaizduotės dabartyje. Tuo metu jo bajoriškasis ego egzistuoja tik kaip jo 

draugų prisiminimas. Tolimesnėje istorijoje matome, jog kiekvieną kartą, kai Don Kichotui tenka 

                                                
323 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 367–394, 395–426. 
324 Paraleliai transcendentalinės struktūros sąvokai skyrelyje naudosime „transcendentalinio portreto“ sąvoką. Kadangi 

Mickūnas Don Kichotą ir Sančą Pansą reflektuoja transcendentaliniu jų gyvenimo požiūriu, „transcendentalinis 

portretas“ apibrėžia transcendentalinio subjektyvumo gyvenamajame pasaulyje kintamumą bei tuo pačiu atspindi 

asmenybinį herojų pastovumą.  
325  Pagal istorijos moksle taikomą trijų periodų sistemą, „geležies amžiumi“ Europoje vadinamas laikotarpis tarp 

akmens bei žalvario amžių ir antikos. Atsižvelgiant į Gebserio strukturalizmą, tai laikotarpis tarp mitinės ir mentalinės 

sąmonių. Abiem atvejais turimas omenyje civilizacinio nuosmūkio, karų bei matriarchalinės visuomenės pasikeitimo į 

patriarchalinę, laikmetis. Vėliau matysime, jog Mickūnas „geležies amžiaus“ sąvoką naudoja kaip universalią struktūrą, 

per kurią atskleidžiami kitokių sąmonės struktūrų santykiai.  
326 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 371.  



 103 

grįžti į savo bajoriškąją tapatybę, jis patiria psichinį sukrėtimą (galiausiai dėl to jis ir miršta). Tuo 

tarpu Sančą Pansą nuo pat esė pradžios aptinkame išgyvenantį / patiriantį savo ego mirtį.  

Transcendentaliniame lygmenyje herojaus ego mirties patirtį reikėtų aiškinti 

redukuojant jo savastį į „savumo sferą“ bei žiūrint, kaip šioje sferoje gyvenančio konstitutyvaus ego 

tikslai sąlygoja naujų jo tikslų konstitucijas. 327  Sančo Pansos „natūralių patirčių“ (kaip „darbo 

ūkyje“, „jojimo ant asilo“) refleksija Mickūno pasakojimo pradžioje iš karto pasižymi redukcijos 

performatyvumu, tai refleksija, kurioje jam paaiškėja, jog siekdamas „naujo“ sąmonės tikslo, jis 

tegali pereiti nuo savo veiksmų ir minčių objektų prie pačių veiksmų ir minčių (transcendentalinės 

psichologijos problema). 328  Iš to išplaukia, jog herojaus cogito laisvę riboja praeities kokybė 

(savastis), kuri apibrėžia visų jo sąmonės tikslų lauką. Bet kokia galimybių hermeneutikos galimybė 

hic et nunc yra valdoma „egologinės“ – sudaiktintos patirties, t. y., savasties, kuri apriboja sąmonės 

tikslų horizontą. Todėl tai būtis tarp nepageidaujamos praeities ir jos determinuojamos ateities. 

Susvetimėjęs su egologine „artimo-pasaulio“ struktūra, Sančas Pansa negali grįžti į 

senojo ego poziciją, tačiau taip pat negali peržengti per jo sferą apibrėžtų savo suvokimo ribų. 

Todėl visi supoziciniai, išeities suvokiniai – galimi ego („kunigo“, „kirpėjo“, „rūpesčiuose 

paskendusio Tėvo“, „šeimos galvos“, „senstančio Sančo“), jam pasimato kaip klaidingi praeities 

dabarties pasikartojimai ateityje. Prasmės (arba pasitenkinimo) pojūčio neturėjimas yra vienas 

pagrindinių savižudžio sąmonės bruožų.329 Analogiškai Sančo Pansos situaciją perklausia Ortega Y 

Gassetas: Ar tai yra gyvenimas? Nieko daugiau negu tai? Uždaras besikartojantis ciklas visada 

identiškas? Tai pavojinga valanda kiekvienam „žmogui“.330 Pagal Mickūno pasiūlytą Sančo Pansos 

transcendentalinį portretą, jei „vieną dieną“ nebūtų pasirodęs Don Kichotas, jis būtų arba susitaikęs 

su savo „asilišku“ vaidmenimi, arba būtų pasitraukęs iš gyvenimo. 

Mickūno kūrinyje Don Kichoto sąmonę laikome mitine-psichine (mitologine). 331 

Gebserio filosofijoje tai tokia sąmonė, kurioje yra susiję garsas, balsas, psyche ir burna – tai 

                                                
327 Apie „savumo sferą“ Husserlis rašo: „čia turime reikalą su redukcija į tam tikrą esmiškai apibrėžtą struktūrą, 

aprėžiančią universalios konstitucijos lauką, konstitucijos, kurioje ego, kaip konstituojantis objektyvų pasaulį ego, 

gyvena“ (E. Husserl, Karteziškosios meditacijos, Vilnius: Aidai, 2005). Transcendentalinė Husserlio „savumo 

sferos“ samprata vėliau Heideggerio buvo išplėtota per egzistencialinę „artimo pasaulio“ (Umwelt) analitiką, kurioje 

metafizinis žmogaus ir jį supančio pasaulio santykis nusakomas per rūpesčio (Sorge) egzistencialą. Kaip universali 

struktūra, „savumo sfera“ leidžia fiksuoti perėjimus iš vieno sąmonės stovio į kitą, tuo tarpu metafizinė „artimo 

pasaulio“ samprata padeda užfiksuoti ontologinį (egologinį) personažo praradimą. 
328 Plg. A. Schuetz, Scheler's Theory of Intersubjectivity and the General Thesis of the Alter Ego, Philosophy and 

Phenomenological Research, Vol. 2, No. 3, Mar., 1942, 339. 
329 A. Mickunas, An Introduction to the Philosophy of Jean Gebser, Integrative Explorations Journal, V. 4, Nr. 1, 

1997, 3. 
330 O. Gasset, Meditations on Quixote, First Illinois Paper Edition, 2000, 132. 
331 Gebserio filosofijoje mitinė sąmonė yra psichinė, o ją sudaro „kalbėjimo“ (myth, mythonami gr.) ir 

„nebylumo“ (klausymosi) dimensijos. „Kalbėjimas“ šioje sąmonėje visuomet yra „įkvėptas“ (animus gr., spirae lot.), tai 

– dvasios, žemynos „kvėpavimas“. Kai apofatinėje teologijoje skaitome, jog „dievas kalba pranašo lūpomis“, turima 

omenyje pirmapradiškai audialinė, „įkvėpto kalbėjimo“ patirtis. Ji apima kiekvieną „nebylumo“ (jos girdėjimo) 



 104 

audialinis suvokimas, kurio metu garsas ir ritmas formuoja vizualinį suvokimą. 332  Kuomet 

Mickūnas akcentuoja sinestetinę Alonso Kichanos suvokimo specifiką, jam rūpi tiesioginis 

vizualinės patirties plotmės vertimas „į kitas - klausos ir lytėjimo“. Tačiau šis perėjimas iš 

sinestezės į kinestezę – juslinio suvokimo pratęsimas į fizinio gyvenamo kūno pasaulį – galimas tik 

girdint pa-šaukimą, mito balsą. 333  Mito ir skaitytojo balsų santykio Mickūnas neplėtoja, tačiau 

akivaizdu, jog tai, kas vadinama pašaukimu yra skaitytojo balsas, kuriame skaitymo metu nusitrina 

Kichanos ir mitologinės sąmonių skirtumai. Todėl Kichanai „klausytis vidinio balso“, reiškia patirti 

kvietimą pratęsti jį gyvenamame „geležies amžiaus“ pasaulyje (kvietimas „gyventi verto 

gyvenamojo pasaulio“). Šio pratęsimo esmę sudaro tai, jog Kichanos tapatybė išreiškiama per naują 

fenomeną – Don Kichoto sąmonę.  

Tolimesnė „vidinio balso“ patirties raida yra tokia: Don Kichotas atsisako Kichanos 

sąmonės, tačiau tai padaro tokiu būdu, kad būdamas tik per refleksiją pasimatančia Kichanos 

intencija, jis save realizuoja keisdamas jo santykį su savimi ir pasauliu. Tačiau gryna intencija 

negalėtų nieko pakeisti. Mickūno esė tai tokia intencija, kuri yra atradusi savo siekiamybę – vertybę. 

Todėl teigiama, jog ,,Don Kichoto logika nėra tikroji logika, o greičiau etika. Jis žiūri ne į tikrovę, o 

į vertybes“. 334  Mickūnas transformuoja šią literatūrologinę įžvalgą redukuodamas aksiologinius 

herojaus gyvenimo indeksus (orumą, kilnumą, drąsą, ištikimybę) į „vidinę vertybę“, kuri apibrėžia 

niekada iki galo nekonstituotą pašaukimo tikslą. Jis visiškai sutampa su Don Kichoto sąmonės 

tikslu. Kadangi Don Kichoto sąmonė išreiškiama kūniškai ir balsu, Sančas Pansa (kaip ir Kichana) 

gali tapti pilnateisiu „vidinės vertybės“ dalininku – Don Kichoto bendražygiu.  

Galutiniame Mickūno interpretacijų apibendrinime skiriame tokią proceso eigą. Abiem 

(Don Kichoto ir Sančo Pansos) atvejais sąmonė redukuojama suabejojant jos intencijų turiniais, o 

tuomet klausiama, ar šis nukreiptumas, kuris yra žmogaus gyvenimas par excellence iš tiesų siekia 

būtent tos tikrovės. Abejonės situacijoje sąmonės intencionalumas yra duotas kaip tuščias jos 

buvimo faktas, kurį patvirtina tik dar neatrastų dalykų egzistavimas.335 Taigi, mes net negalime 

pasakyti, jog egzistencija slepia savyje tiesą, kurią galėtume pavadinti jos būties įrodymu. Sančo 

Pansos portrete pastebime būtent šį dvilypumą: jo esatis jam yra akivaizdi, tačiau visi to įrodymai 

yra klaidingi. Jo „praktiškam ir apsukriam“ protui tai yra didžiausia nelaimė. Vice versa, 

                                                                                                                                                            
kontekstą ir suteikia realybei savo mitologinę prasmę. Mickūnas pažymi, jog perėjimas iš mitinės į mentalinę sąmonę 

yra paženklintas „pirmapradės traumos“, pasipriešinimo „okeaniškai, ritmiškai, neturinčiai krypties ar orientacijos“, 

mitinei motiniškų nakties įsčių sąmonei („kiekviena mitinė-psichinė visuomenė yra motiniškos prigimties“) A. Mickunas, 

An Introduction to the Philosophy of Jean Gebser, Integrative Explorations Journal, V. 4, Nr. 1, 1997, 5–8; J. Gebser, 

The Ever-Present Origin, Athens, OH: Ohio University Press, 1985, 61–64.  
332 J. Gebser, The Ever-Present Origin, Athens, OH: Ohio University Press, 1985, 62.  
333 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 405.  
334 L. Rosales, Cervantes y la libertad. Madrid: Ediciones de Cultura Hispįnica, 1985, 64. 
335 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 420.  



 105 

apibrėždamas herojaus sąmonę kaip suvokiančią savo pačios nukreiptumą, Mickūnas numato 

intersubjektyvų Sančo Pansos ir Don Kichoto santykį, kuriame pastarojo intencijos turinys 

suvokiamas kaip bendras. Toks bendrumas, žinoma, kartu atskleidžia ir skirtumą, kurį atribojus nuo 

jo įžvalgos sąlygų, atsiranda galimybė veikėjus pavadinti „žemesniąja“ ir „aukštesniąja“ heroizmo 

„rūšimis“. Klasifikacija, turint omenyje joje slypinčią tam tikrą nusivylimo žmogaus galimybėmis 

gaidą, atrodo netikėtai, be to, ji užstoja dviejų herojų santykio su „vidine vertybe“ dinamikos 

bendrumą. Kita vertus – ir tai daug svarbiau – santykio dinamikos sąlygų parodymas esti anapus 

išvestinės klasifikacijos ir sufleruoja apie tam tikrą santykio su „vidine vertybe“ pamatinumą. Tai – 

jos problemos bendražmogiškumas, kuris „transcenduoja“ bet kokį situacijos, kurioje gali būti 

pastebėtas vertybės poreikis (tuščia intencija), kontekstą. Pagal tai skiriame tokius Don Kichoto 

sąmonės bruožus: 

 

1) Tai yra policentrinė sąmonė, kurios gyvenimo struktūrą sudaro „geležies“ ir 

„gyvenamo“ pasaulių simultaniška patirtis. 

2) Don Kichoto sąmonė yra bendruomeniška. Jos policentriškumas yra išreikštas per 

struktūriškai „bendrą“ gyvenimo tikslo išraišką (jo draugystė su Sanču Pansa, kitos 

draugystės ir bendruomeniškumo formos);  

3) Tai yra per konkrečią „vidinę vertybę“ išreikšta sąmonė, kuri jaučiasi esanti atsakinga 

už „geresnį gyvenamąjį pasaulį“, todėl visas jos policentrinis gyvenimas yra 

orientuotas į „vidinės vertybės“ įgyvendinimą. 

4) Pagal galutinį apibrėžimą tai yra pilietinė sąmonė, nes jos „vidinė vertybė“, kuri tuo 

pačiu metu apibrėžia individualią Don Kichoto sąmonę bei atspindi policentrinį 

demokratinės visuomenės tikslą, galiausiai yra išreikšta per konkrečias socialines 

veiklas.  

 

Transcendentalinė – fenomenologinė Don Kichoto sąmonės ekspozicija atskleidė 

„vidinės vertybės“, kaip „pašaukimo“ patirties struktūrą. Remdamasis Gebserio struktūralizmu, 

Mickūnas pirmumą teikia audialinei „vidinės vertybės“ patirties struktūrai. Tačiau pačios sąmonės 

gyvenime audialinė ir vizualinė perspektyvos išlyginamos dalyvaujančioje veikloje. Don Kichoto ir 

Sančo Pansos istorija politinio sąmoningumo požiūriu taip pat buvo aktuali Marxui, Engelsui ir 

Ortegai Y Gassetui. Kitaip negu Mickūno fenomenologijoje, marksistinėje pozicijoje „vidinė 

vertybė“ yra nuo pat pradžių siejama su per gamtą išreiškiamu istoriniu sąmoningumu. Savo ruoštu 

Ortega Y Gassetas aktualizuoja naują vidinės patirties struktūrą, kurią jis vadina „šviesos 

imperatyvu“. Jei Mickūnas pirmiausia akcentuoja audialinį suvokimą, kuris projektuoja vizualinę 



 106 

patirtį, tai Gasseto „vidinės vertybės“ patirtis pirmiausia yra vizualinė, palaipsniui aktualizuojanti ir 

audialinį suvokimą. Kaip ir Mickūno Don Kichoto atveju, Ortegos Y Gasseto herojaus sąmonėje 

skirtumas taip pat išlyginamas iki grynos etinės sąmonės idėjos patirties.  

  

 

1.3. Du vidinės vertybės modeliai 

 

Pirmojoje pratarmėje į „Kapitalą“ (Das Kapital, 1867), Marksas rašo: „mažiau negu bet kuris kitas, 

mano požiūrio taškas, kuris apibrėžia ekonominės visuomenės formaciją per istorišką gamtos 

procesą, gali padaryti atsakingu pavienį (den einzelnen) už santykius, kurių autoriumi jis socialine 

prasme lieka, nepriklausomai nuo to, kaip subjektyviai būtų virš jų pakilęs“. 336  Markso 

pastebėjimas svarbus dėl dviejų priežasčių: viena vertus, jis numato, kad politinės ekonomikos 

kritiką (atitinkamai – socialinio motyvavimo programą) varžys „privataus intereso furijos“, kita 

vertus, jis apeliuoja į „pavienį“, kuris yra „išmestas“ „virš“ „po juo“ vykstančių socialinių santykių, 

jį su jais sujungdamas bei nurodydamas jį istoriniu-gamtos (dialektinio materializmo) požiūriu esant 

atsakingą už socialinį (politinį-ekonominį) procesą. Marksistinėje subjektyvumo kritikoje 

„pavienis“ yra ideologiškai neapsisprendęs ir socialinėje klasėje savęs neorientavęs subjektas. 

Griežtai tariant, jis yra dvasinio bazės anstato marionetė, dėl kurios sąmoningumo problemos XIX 

amžiuje susiklostė pagrindinės ankstyvojo struktūralizmo diskusijos.   

Skaitydami Marxo ir Engelso kartu parašytą „Vokiečių ideologijos“ (Die deutsche 

Ideologie, 1845) „Apologetinių komentarų“ (Apologetische Kommentare) skyrelį, atrandame, jog 

realistinis, satyrinis išsišaipymas iš „vokiečių idealizmo“, krikščioniškos teologijos ir buržuazinio 

liberalizmo laisvės idėjos, autorių prilyginamas tikėjimo pasenusiomis iliuzijomis sukarikatūrinimui, 

kurį aptinkame Cervanteso kūrinyje.337 Tame tekste Marxas ir Engelsas sutapatina kritikos oponentą 

– liberalą Maxą Stirnerį su jo „egoistiniu“ subjektu (die Einzige), kurį jis pristato savo kūrinyje 

„Vienatinis ir jo turtas“ (Der Einzige und sein Eigentum“ (1845), bei lygina jį su 

„neapsisprendėliu“ Sančo Pansos herojumi.  

Stirnerio „vienatinis“ taip teigia: „mano galia esu aš pats, o per ją esu pats savo paties 

nuosavybė“.338 Į tai Marxas ir Engelsas atsako, kad Stirnerio „pats“ minėtoje knygoje pernelyg 

keičiasi, kad jo „ego“ galėtų būti vien tik savo nuosavybe; be to priduria, kad tik Sančas Pansa 

                                                
336 K. Marx, Das Kapital: Kritik der politischen Ökonomie, Berlin: Dietz Verlag, 1962, 16. 
337 Marx and Engels Correspondence. International Publishers, 1968, 42. 
338 M. Stirner, Der Einzige und sein Eigentum, Stuttgart: Reclam, 2000, 204.  



 107 

„jaučiasi atradęs šiaurinę žvaigždę, kai Don Kichotas vaikšto tamsoje“. 339  „Vokiečių 

ideologijos“ autoriai ginklanešio priešingybę – Don Kichotą laiko „teisingu“ (nors ir iki galo 

neįvardintu) idealu. Skaitant „Apologetinius komentarus“ paaiškėja, kad „šventasis Sančas“ yra 

kaltinamas mažiausiai dviem dalykais: kaip filosofas, jis yra pernelyg savanaudiškas, kad galėtų 

tapti Don Kichotu, o kaip savanaudiškas filosofas, jis yra atsakingas už „pavienių“ (pagal Stirnerio 

idealizmą – „vienatinių“) subjektų abejingumą, už tai, kad kiti Don Kichotai „vaikšto tamsoje“.  

Todėl „šventasis Sančas“ yra „apsišaukėlis“, kuris nesugeba transcenduoti savo ego, 

kaip privataus ego. Be Don Kichoto pagalbos, nei jis, nei kitas „vienatinis“ niekaip negalėtų tapti 

socialine prasme atsakingu ir teisingu. Tuo tarpu „išžengęs iš tamsos“ Don Kichotas atitinka 

komunisto idealą. Marksizmas pasiūlo revoliucinį, kovingą jo portretą. Kitaip negu Mickūno Don 

Kichoto sąmonė, marksistinė riterio sąmonė nors ir aktualizuoja savo „vidinės vertybės“ patirtį kaip 

„geresnio gyvenimo“ pareikalavimą, tačiau į patirties struktūrą implikuoja deterministinį 

materialistinės istorijos raidos ir teisingumo principą. Tuo būdu marksistinė „vidinė vertybė“ tampa 

klasės vertybe, patirties subjektas yra suistorinamas, o per gerovės idėją totalizuojamas bei 

unifikuojamas.  

Garsusis „Vokiečių ideologijos“ epizodas praveria dramatiškos modernaus subjekto 

istorijos duris. Dramos kontradikciją sudaro subjektyvi ir objektyvi socialinio gyvenimo patirtis. 

Šioje kontradikcijoje atsikartoja visos kitos opozicijos (socializmo ir liberalizmo, individo ir 

visuomenės, gamtos ir kultūros, etc.). 340  Taikydamas fenomenologinį metodą, bei nuosekliai 

mokydamasis iš Cervanteso kūrinio „Don Kichotas iš Lamančos“ herojų, savo „gyvenamajame 

pasaulyje“ (Ispanijoje) pirmoje XX amžiaus pusėje dirbo Edmundo Husserlio filosofijos įtakos 

paveiktas liberalus mąstytojas Ortega Y Gassetas. Kaip ir Husserlis, taikydamas fenomenologinį 

metodą, jis sprendė subjekto – objekto dichotomijos problemą, o toliau – kitas klasikinio – 

marksistinio struktūralizmo opozicijų problemas. Būtent tokia fundamentalia struktūra pasižymi 

pirmoji Ortegos knyga „Meditacijos apie Don Kichotą“ (Meditaciones del Quijote, 1914).  

Joje jis pradeda nuo girios patirties išgyvenimo deskripcijų, aprašančios sąmonės 

struktūrų analizės, o po to imasi ispanų kultūros šaknų ir dabarties realybės (Ispanijos kaip 

kontradikcijos) apmąstymų.341 Visi sluoksniai yra vienas į kitą integruoti, Gassetas nuolat grįžta 

prie tiesioginio išgyvenimo aprašymo, kad kiekvieną įvedamą pokytį paaiškintų savo patirtimi. 

Pavyzdžiui, jis aprašo girią, proskynas, medžių tankmes, tada visa tai formalizuoja nurodydamas, 

kad ta konkreti giria pati pasakoja savo išgyvenimo legendą bei galiausiai, kad tai yra „germanų 

                                                
339 Marx and Engels Correspondence. International Publishers, 1968, 43.  
340 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 68–70. 
341 O. Gasset, Meditations on Quixote, First Illinois Paper Edition, 2000, 106. 



 108 

giria“. 342  Todėl tyrinėdamas ispanų filosofo girios aprašymus, Jonkus akcentuoja pedagoginį 

Gasseto patirčių iliuziškumą. „Pedagoginė iliuzija“ reiškia, jog „pasaulis pilnas ženklų, kurie patys 

nurodo, kaip turi būti suprantami“. Tai yra ženklai, kurie nukreipia į patirties tiesą. Jos išgyvenimo 

akimirkai „būdingas staigus prašviesėjimas“, mažų mažiausiai formaliai atitinka haidegerišką būties 

atvertį (aletheia). 343  Interpretacijoje Jonkus gilinasi tik į Ortegos deskripcijas ir pirmas 

pasirodančias jų sąmonės formalias struktūras. Faktas, kad patirties eidetika filosofą atveda prie 

tautos kilmės ir tapatumo patirties jo nedomina. Vis dėlto tai yra lemtingas Ortegos 

fenomenologijos aspektas. Jam svarbu pranešti, kad patirtyje atsiverianti šviesa ne tik nurodo, bet 

ir liepia elgtis pagal jos nuorodas ne tik sąmonės išgyvenimo, bet ir kasdieniniame pasaulyje. 

Kitaip tariant, tai yra tokia patirties ekstazė, kuri aprėpia ir keičia patiriančiojo pasaulį. Šia prasme 

tai yra „šviesos imperatyvas“, kuris kreipia kasdieninį mąstymą ir veiklas savo vienintele ir unikalia 

linkme.344   

Ortegos Y Gasseto mąstysenai yra artima Stirnerio pozicija. Apie tai primena ir 

pagrindinis jo teiginys: „Aš esu aš ir mano aplinkybės. Jei neišgelbėsiu jų, tai neišsigelbėsiu ir aš 

pats“.345 Lygindami teiginį su Stirnerio „mano galia esu aš pats, o per ją esu pats savo paties 

nuosavybė“, pastebime, jog Ortega Y Gassetas save, kaip nuosavybę (egzistencialų analitikos 

požiūriu nuosavybė yra saugumo modusas), įgyja reflektuodamas gyvenamą aplinką. Nors Ortegos 

tezė yra subjekto koreliacija su pasauliu, kaip aplinkiniu pasauliu, kuris suprantamas 

fenomenologiškai, ji artima Stirnerio pozicijai, nes nors ir ne taip skubotai, tačiau apibrėžia jo 

subjekto savęs pakankamumą. Taigi, Ortegos refleksija pasižymi empatijos struktūra. Aprašydamas 

savo įsijaučiantį ego, jis naudoja klasikinės metafizikos terminologiją: „mano akys perteikia 

šviesias vizijas mano sielai; bet iš tų vizijų gelmių kyla galingos meditacijos“.346 Šiuo požiūriu 

Ortegos meditacijai galėtų būti taikoma Husserlio kritika skirta misticizmui.  

Anot Husserlio, misticizmo esmė „slypi tame, kad grynosios žiūros akiai paliekamas 

žodis, o su žiūra susipynęs transcenduojantis žinojimas, t. y., tai, kas transcendavimo aktu mąstoma 

kartu“ – išjungiamas.347 Nors Ortega nurodo, kad pati patirtis „pedagogiškai“ implikuoja jos istorinę 

gelmę (patirtyje giria tampa „germanų giria“), akivaizdu, kad patirties istoriškumą formuoja 

„germaniška“ Ortegos „siela“, kuri patirtyje invariantų keliu atranda kelią į bendresnį savęs ir jos 

                                                
342 O. Gasset, Meditations on Quixote, First Illinois Paper Edition, 2000, 59, 74, 97.  
343 D. Jonkus, Patirtis ir refleksija: fenomenologijos filosofijos akiračiai, Kaunas: Vytauto Didžiojo Universitetas, 2009, 

236. 
344 O. Gasset, Meditations on Quixote, First Illinois Paper Edition, 2000, 97–100. 
345 D. Jonkus, Patirtis ir refleksija: fenomenologijos filosofijos akiračiai, Kaunas: Vytauto Didžiojo Universitetas, 2009, 

239. 
346 O. Gasset, Meditations on Quixote, First Illinois Paper Edition, 2000, 97. 
347 E. Husserl, Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen. Husserliana II. The Hague, Netherlands: Martinus 

Nijhoff, 1973, 62. 



 109 

santykio artikuliacijos lauką. Kaip teigia Jonkus, „visus išgyvenimus galime refleksyviai apžvelgti 

nukreipdami savo dėmesį arba į išgyvenimo, kaip sąmonės akto, arba į išgyvenamo dalyko kaip 

sąmonės objekto pobūdį“.348 Ortegos atveju toks perėjimas nuo patirties noezės prie jos noemos, 

nuo sąmonės akto prie objektyvaus – ženkliško jos išbaigtumo, atliekamas didelėje įtampoje, kurią 

galėtume vadinti įtampa tarp fenomeno ir epifenomeno, tarp patirties tiesos išgyvenimo ir jos 

objektyvuoto vienpusiškumo. Pats jausdamas savo subjektyvaus objektyvumo pažeidžiamumą, 

filosofas egzaltuotai klausia: „kas įdėjo į mano širdį didžius prisiminimus, kuriuose vis dar aidi 

intymūs vėjo balsai iš germanų miškų, lyg okeano garsai kriauklės geldelėje?“349 Šios įžvalgos 

leidžia teigti, jog Ortegai būdingas ne tiek fenomenologinis, kiek kantiškas mąstymas, 

atsiskleidžiantis kaip tautinis patirties apriorizavimas.  

Ortegos nuostabą tikslinga aktualizuoti Heideggerio klausimo apie metafizikos 

prigimtį paralelėje. Tiksliau, jo klausimo „kodėl yra labiau esinys, negu niekas?“ išplėtojimo 

kontekste.350 Kaip ir Heideggeris, Ortega būties tiesą patiria per jos būtinybės apčiuopimą tame, kas 

egzistuoja kaip galimas, o ne būtinai duotas, dalykas. Tokio pobūdžio patirtis yra 

„neatšaukiama“ pačia griežčiausia Heideggerio metafizikos legitimumo prasme.351 Taip yra todėl, 

kad metafizinė patirties legitimacija remiasi ne individualiu, o bendriniame lygmenyje 

artikuliuojamu ir į bendrines patirties struktūras nurodančiu patirties išgyvenimu. Šiuo požiūriu 

Ortega atlieka metafizinio „būties šauklio“, „pranašo“ arba „pasyvaus nihilisto“ vaidmenį352, kuris 

„atveria“ ir „paskelbia“ bendrinę egzistencijos tiesą (pagrindą). Tokią tiesą jo mąstysenoje atitinka 

per tiesioginę patirtį atrandama germaniška ispanų praeitis. Todėl Ortega Y Gassetas klausia: 

„kodėl ispanas ir toliau atkakliai gyvena anachronistiškai savyje su savimi? Kodėl jis pamiršta savo 

įpėdinystę?“.353 

Taip filosofas perduoda žinią apie tautinį „šviesos imperatyvą“. Tai yra šviesa, kurią 

bus galima atrasti tik tada, kai bus „sudeginta Ispanijos tradicija“, kai bus atsisakyta hierarchizuoto 

jos gyvenimo struktūralizmo. 354  Taip Ortega Y Gassetas reflektuoja ispaniškojo pasaulio 

kontradikciją, kurią sudaro praeityje likusi, bet patirtyje jaučiama „ispanų tautos dvasia“ ir 

                                                
348 D. Jonkus, Patirtis ir refleksija: fenomenologijos filosofijos akiračiai, Kaunas: Vytauto Didžiojo Universitetas, 2009, 

235. 
349 O. Gasset, Meditations on Quixote, First Illinois Paper Edition, 2000, 97.  
350 M. Heidegger, Kas yra metafizika? Rinktiniai raštai, Vilnius: Mintis, 117–122. 
351 Plg. Heidegger, M. Zur Seinsfrage, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1977, 11. 
352  Vėlyvuoju kūrybos metu Heideggeris skiria aktyvų ir pasyvų nihilizmą. Aktyvusis, tai toks nihilizmas, kuris 

prasiskverbdamas „iš vidaus“, kovoja su prasmę naikinančiomis totalinėmis sąmonės struktūromis, pvz., geneaologinis 

Nietzsches metodas ir krikščionybės kritika arba Jüngerio atveju – tarpukario industrializacijos procesų kritika. O 

pasyvusis nihilizmas numato, kad egzistuoja ne negatyvi egzistencijos situacija, bet pozityvi – Heideggerio atveju – 

mąstymo, kaip būties likimo išeitis. Plačiau: Heidegger, M. Zur Seinsfrage, Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 

1977. 
353 O. Gasset, Meditations on Quixote, First Illinois Paper Edition, 2000, 78, 97. 
354 O. Gasset, Meditations on Quixote, First Illinois Paper Edition, 2000, 106.  



 110 

„dabartinė“, hierarchinė ir valstybinė jos išraiška. Įdomu tai, kad germaniškos praeities pasaulio 

patirtis reflektuojama per „šviesos“ sąvoką, o po to realus (hierarchinis dabarties) pasaulis turi būti 

„sudegintas“. Žinoma, simbolinis (tarkime – fenikso arba Prometėjo) Ortegos apmąstymų 

įvertinimas būtų pernelyg interpretatyvus. Sąvokos atlieka grynai egzistencialinę, patirties 

išgyvenimo apibrėžimo funkciją. Todėl prieš pradėdamas mąstyti Don Kichoto herojų, jis 

vienareikšmiškai kreipiasi į „ispanų“ skaitytoją, nurodydamas, kad tai, kas yra Cervanteso kūrinys 

„mums“, visiškai skiriasi nuo to intelektualinio, nors ir įkvepiančio susidomėjimo, kurį jam skyrė 

Karlas Marxas ir Engelsas, Heinrich Heine, Ivanas Turgenevas, etc. Kitaip tariant, kiti europiečiai 

su jo herojumi tik galėjo susitapatinti, tuo tarpu ispanas jau gimsta turėdamas tokią galimybę.  

Plėtodamas šį kelią, Ortega Y Gassetas prieina prie Cervanteso kūrinio interpretacijos. 

Jo dėmesio centre – kultūrinę ispanų tradiciją transcenduojantis Don Kichotas, įkvepiantis Ispaniją 

paversti „eksperimento lauku“.355 Tai yra solidarumo eksperimentas, kuris remiasi prielaida, kad 

kiekvieno „pavienio“ subjekto gyvenimas priklauso vienam, bet skirtingai, per patirtį atrandamam 

kultūriniam laukui. 356  Individualiai atrasdamas „kultūrinį lauką“, jis tampa (arba imperatyvo 

retorika – turi tapti) dabartyje gimstančio tautos gyvenimo priežastimi ir autoriumi. Šį tapsmo 

procesą Ortega aprašo tokia išraiškinga maniera: „Don Kichoto siela, lengva kaip dagio pūkas, 

pastverta iliuzinio viesulo, sukasi kaip sausas lapas; visa kas ją lydi, atvira ir liūdna, pasilieka 

pasaulyje visiems laikams.“357  

Atkreiptinas dėmesys, kad Mickūno interpretacijoje Don Kichotas ir Sančas Pansa 

nėra keliaujančios figūros, kokios jos yra Ortegos Y Gasseto interpretacijoje ir Cervanteso kūrinyje. 

Pokalbis su Sanču Pansa įvyksta prie arklidės, po to jis atsuka savo skaitytojui nugarą358, o Don 

Kichotas yra daugiau susirūpinęs savo „misijos“ „gyvenamajame pasaulyje“ tikslais, negu 

„nuotykiais“. Žinoma, turint omenyje, kad Mickūnas herojaus sąmonę reflektuoja kinestetiškai, šis 

pastebėjimas daugiau formalus. Vis dėlto skirtumas nuo Ortegos Y Gasseto pozicijos akivaizdus. 

Ispanų mąstytojas gyvenimą pagal „šviesos imperatyvą“ suvokia kaip „kelionę“ (girios 

aprašymuose jis ir pats keliauja) kupiną „nuotykių“.359 Būtent todėl „kiekviena kelionė yra naujas 

pasaulio gimimas, unikalus procesas“. 360  Tuo tarpu Mickūno (žinia, jis save vadina „pasaulio 

                                                
355 R. L. Kauffmann, Ortega Y Gaset, Jose, Encyclopedia of the Essay, Chicago: Fitzroy Dearborn Publishers, 1997, 

618. 
356 O. Gasset, Meditations on Quixote, First Illinois Paper Edition, 2000, 106 ir toliau. 
357 O. Gasset, Meditations on Quixote, First Illinois Paper Edition, 2000, 133.  
358 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 394. 
359 O. Gasset, Meditations on Quixote, First Illinois Paper Edition, 2000, 134.  
360 O. Gasset, Meditations on Quixote, First Illinois Paper Edition, 2000, 108.  



 111 

filosofu“, be to, daug keliauja ir vis dėlto, čia turi būti priminta, kad jis yra egzilio asmenybė)361 

„vidinė vertybė“ yra daugiau „lokalizuojanti“.  

Taip manome todėl, kad Mickūnui rūpi demokratinė visuomenė, turinti ne apibrėžtą, 

bet nuolat laisvai apibrėžiamą kultūrinį kontekstą. Šia prasme visuomenės „gyvenimas“ „keliauja“, 

bet pati visuomenė išsaugo jai natūraliai pritinkantį lokalumą. Tuo būdu apčiuopiamas visuomenės 

gyvenimo, kaip „gyvenamojo pasaulio“ pirmapradis kintamumas. Tuo tarpu Ortegai Y Gassetui 

rūpi būtent kultūrinis – tautinis ispanų demokratijos aspektas, kuris atskleidžia, kad ispanas yra iš 

prigimties keliaujantis. Galiausiai turime dvi skirtingas etines sąmones. Mickūno filosofijoje etinė 

Don Kichoto sąmonė yra universali, nes reflektuoja save kaip transcendentalinę, o Ortegos 

filosofijoje etinės sąmonės universalumas tapatinamas su kultūriniu tapatumu. Mickūnas „vidinę 

vertybę“ formalizuoja nurodydamas, kad kiekvienas turi savo vertybę, o Ortega Y Gassetas „šviesos 

imperatyvo“ formą sukuria tam, kad atskleistų konkrečią, savo tautos „vidinę vertybę“, tačiau tokiu 

būdu, kad būtų atsiribota nuo klasikinių ispanų kultūros pavidalų.  

Abu autoriai pradinį, gyvenamąjį pasaulį persmelkusį, formalizmą sukonkretina per 

Don Kichoto herojų, tačiau Mickūnui jo gyvenimas yra filosofinė alegorija ir transcendentalinė 

sąmonės, siekiančios „vidinės vertybės“, gyvenimo struktūra, o Ortegai Y Gassetui – tikra ispanų 

istorija, kuri turi būti perrašyta norint suprasti, kad Don Kichoto tikslas yra „geresnis“ Ispanijos 

gyvenamasis pasaulis, o ne konkistadoriškas (kolonialistinis, svajonių) pašaukimas.  

  

 

Priedas: Ekstatinis fakto tiesos momentas  

 

Susistemindami ankstesnius tyrinėjimus, teigiame, kad „vidinės vertybės“ patirtis taip pat galėtų 

būti laikoma ekstatine patirtimi. Klasikinis έκ-στασις reiškia „buvimą“ „už arba anapus savęs“. 

Empirinėje psichologijoje ex-tasis apibrėžia „palaimingo ne-dualumo patirtį“. 362 

Transcendentalinėje filosofijoje ekstatika („daugiau arba mažiau“) jau yra implikuota į pačią 

fenomenologinę patirtį. Carla Canullo atkreipia dėmesį, kad galima pastebėti, jog pirmame Idėjų 

tome Husserlis įpina į intencionalumo sampratą transcendentaliniame lygmenyje nereflektuojamo 

ekstatiškumo momentą (autorė problemą analizuoja eidetiniame lygmenyje). Anot filosofės, 

Husserlis neteigia, kad intuicijai „rūpi“ objektas, jai „rūpi“ tik jo duoties galimybė. Canullo 

apeliuoja į šį Husserlio teiginį: „Kiekviena tikra žiūra yra teisingas pažinimo šaltinis, viskas, kas 

                                                
361 Plg. V. Savukynas, Filosofo A. Mickūno kelias – nuo JAV kareivio Korėjoje iki dzenbudizmo, Kultūros barai, 

Nr. 11, 2006.  
362 J. Nash, Ecstasy, Encyclopedia of Psychology and Religion, New York: Springer, 2010, 272. 



 112 

mums pirmapradiškai intuicijoje (taip sakant, savo kūniškoje tikrovėje) pasitaiko, reikia kad būtų 

priimta, kaip kad tai save duoda, bet taip pat tik skliaustuose, kuriuose tai jau yra.“ 363  

Tada ji klausia, kas nulemia tai, kad intuicija priklauso kiekvienos duoties tikrovei ir 

atsako, jog tai yra intencionalumas, kaip „intencionali sąžinė“. Intencionalumas yra tai, kame 

„intuicija parodo savo fenomenologinę galią“: „sąžinė visada yra sąžinė kažko“. Būtent tame 

„kažkas“ atrandame „ekstatinę sąžinės savyje dimensiją“, kuri yra jos „imanencijos paradoksas net 

jei imanencija yra transcenduota, net jei jos objektas yra noema ir nėra faktiškai transcenduotas 

objektas“.364 Kitaip tariant, fenomenologinėje suvokinio intencijoje jau yra implikuota (nors tai ir 

gali būti stebima atskirai) jo įprasminimo galimybė, kuri nėra būtina jo savybė. Kiekvienas patirties 

aktas turi šį jo išgyvenimo „šešėlį“, kurio „tikrasis“ šaltinis yra jį atliekanti sąmonė. Tai yra esminė 

sąmonės „komunikacijos“ su pasauliu sritis, kurioje konstituojamas subjekto ir pasaulio skirtumas.  

Skirtumas, kurio sintetinis išvedimas (arba konstitucija) atliekamas imanentinės 

„kažko“ patirties patirtyje. Svarbiausia tai, kad intencijoje yra implikuota jos pačios savęs, kaip 

„kažko“ atmintis, kurioje „prisiminimas“ arba jo procesas bet kuriuo atveju gali būti pažymėtas 

tiesos sukūrimo indeksu. Jei pakeisime redukuojamo objekto fenomeną į pasaulio fenomeną, tai 

dabarties išgyvenime taip pat galėsime užfiksuoti sąmonės intuicijos potencialų prasmingumą ir 

nuolatinį „mėginimą“ orientuotis. Tokio sąmonės gyvenimo, kaip „matymo“ įrodymu galėtų būti ši 

argumentuojanti Michel Henry deskripcija: „Et certe videre videor: bet aš esu įsitikinęs, kad matau, 

taip tikrai yra dėl mano akto fakto, kad aš matau, iš mano akto pačios dabarties, netgi prieš matant 

kažką ekstatinėje pasaulio šviesoje.“365 Šiame kontekste iš naujo aktualizuokime vidinės vertybės 

filosofiją. Henry apmąstymas mums atskleidžia, jog anksčiau už bet kokią patirtį egzistuoja menkai 

į ką nors redukuojama pilnatvės, jos stokos arba jos patirties patirtis. Vidinės vertybės atveju tai 

reikštų, kad kaip transcendencija, ji visuomet kreipia į save kaip vieną ir tą patį, tačiau dažniausiai 

skirtingą pilnatvės patyrimą (kaip pasakytų Russo skaitantis Derrida – tai puikus fenomenologo, 

besivejančio savo transcendentalinį signifikatą – dabarties patirtį, pavyzdys.) 

 

 

 

 

                                                
363 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Tübingen: Max Niemeyer 

Verlag, 2002, 43–44. 
364  C. Canullo, Ecstasy of the World/Immanence of Life. Michel Henry reader of Husserl, Analecta Husserliana, 

LXXIX, 2003, 74. 
365  C. Canullo, Ekstasy of the World/Immanence of Life. Michel Henry reader of Husserl, Analecta Husserliana, 

LXXIX, 2003, 77. 



 113 

2. Sociokultūrinės kritikos fenomenologija 

 

 

Organizuojant Mickūno plėtojamą kritinę-transcendentalinę arba krizės problematiką ir ieškant jai 

preteksto – tokiu galima laikyti visą moderno filosofiją nuo klasikinės epistemos konstravimo iki 

ontologinio universalaus pasaulio mąstymo pagrindimo bei radikalaus reliatyvizmo (ar paties 

Mickūno žodžiais – „lingvalizmo“ („lingualizm“), kaip prasmės „be autoriaus“ vienareikšmiško 

redukavimo į kalbą) priėmimo.366 Fenomenologija šiame kontekste pasirodo kaip vienodai atsieta 

nuo kiekvienos tradicijos praktika. Būtent todėl, jog galiausiai ji išvedama į praktinį lygmenį, 

noeminėje-noetinėje refleksijos struktūroje (kaip ir bet kuris objektas) ji nesunkiai tampa savo 

priešingybe, tuo pačiu išsaugodama pamatinę – policentrinę mąstymo vienovę, taip tapdama pajėgi 

analizuoti savo tapatumo problematiką. Ši pirminė save grindžianti fenomenologijos sąranga 

padiktuoja Mickūno transcendentalinės problematikos plėtotę bei transcendentalinės Vakarų 

kultūros kritikos specifiką. Siūlytume ją tematizuoti taip: (1) istorinio gyvenimo kritika, kurią 

išskleisime atsakydami į klausimą, „kaip dalyvaujame istorijoje?“; (2) transcendentalinė 

„paskutiniųjų“ interpretavimo instancijų kritika; (3) transcendentalinė kultūrinių fenomenų (nuo 

kapitalizmo iki kolonializmo) kritika.  

   

 

2.1. Kaip dalyvaujame istorijoje? 

 

Antrojoje darbo dalyje aptikę „pirmapradį suvokimo gyvenimą“ „antropologinėje erdvėje“ ir 

apibrėžę jį per Zaratustros „vaiko“ bei lila deivės „žaismą“, atrandame, kad persmelkdamas visą 

dabarties suvokimą, „žaismas“ ne tik apima Merleau-Ponty išplėstą erdvės sampratą, bet taip pat 

parodo, kad „dabarties suvokimo gyvenimas“ yra istoriškas. Nietzsche rašo: „kiekvienas vardas 

istorijoje yra Aš“ (transcendentalinis ego), todėl istoriškumą suvokiame per „kūrybą“ (dėl kurios 

„mes, menininkai, esame neliečiamieji“) arba „žaismą“. 367  Nietzsches „kūryba“ „ypatingame 

suvokime“ atitinka kūnišką ego „dalyvavimą“ istorijoje.  

                                                
366 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 88. 
367 Ch. Middleton, Celected Letters of Friedrich Nietzsche, Indiana: Hackett Publishing Company, 1996, 347–348.  



 114 

Kaip cituota aukščiau: galimybė virsta faktu, tik kai ji tampa kūniška, nes būtent 

„kūniškumu koordinuojami prasmės laukai“. 368  Todėl skiriame intersubjektyvią ir objektyvią 

istorijos sampratas. Pirmoji apibrėžia ne tik kasdieninę, bet ir kultūrinę arba socialinę sąmonės 

orientaciją. Taip kaip pirmapradis suvokimas yra „amžinai“ „dabartiškas“, taip istorija jam yra 

begalinis veiksmų ir sprendimų laukas, konstituojantis kūnišką mano ir kitų subjektų susietumą. 

Istorinė pirmapradžio suvokimo pozicija išsprendžia skirtumą tarp haidegeriškos 

„įvykio“ (Geschichte) ir „linijinės“ (History) – klasikinės istorijos sampratų. 

„Dabartiškas“ dalyvavimas yra „įvykiškas“ tiek būties požiūriu, tiek kaip turintis kryptį ir prasmę 

visų kitų – jau buvusių, simultaniškai tebevykstančių arba tęsiamų, įvykių lauke. Stebint kūniško-

artikuliuoto gyvenimo kaitą transcendentalinėje plotmėje, objektyviai traktuojamos istorijos 

pasaulyje kūnas yra ne „forma“, bet „schema“ – manipuliacijų objektas. Arba kaip teigia Husserlis 

ir juo besiremiantis Aleksandras Štromas – jis yra per kolektyvizaciją objektyvuojančių asociacijų, 

atitinkamai – „absoliutaus įsitraukimo“ pasekmė.369  

„Absoliutaus įsitraukimo“ koncepcija parodo, kad istorinis subjektas priklauso nuo 

išorinių – jį modeliuojančių (Adorno) arba interpeliuojančių (Althuser) sąlygų. Tuo tarpu „dabarties 

suvokimo gyvenime“ istoriniai faktai ir kūniškai patiriami faktai priklauso vienam sąmonės 

gyvenimui, vienam „valios žaismui“. Joks istorinis faktas neturi autentiškos vertės, kol jis nėra 

transcenduojamas erdvėje gyvenančios sąmonės. Refleksyvios sąmonės sukuriamas 

„suvienodinimas“ decentralizuoja ne tik visuminę istorijos sampratą, tačiau taip pat visą „kultūrinį 

horizontą“: turime omenyje „kultūrą, kurios neriboja nei etninės priklausomybės, nei istorinio 

faktiškumo ribos. Tokia kultūra egzistuoja kaip pakartojamų idealybių ir jas reaktyvuojančių 

subjektyvių aktų tęstinumas“.370  

Šiame tęstinume tradicijas, mokslus, ideologijas ir kitas suvokimų sistemas mąstome 

kaip „raktus“ arba „indeksus“. Su kokia problema susiduriame, paaiškėja pastebint, jog „pasyvūs 

indeksai, pasyviu būdu konstituoja lūkesčių lauką“. 371  Analizuodami struktūralistines pozicijas 

(pvz., mokinys – mokykla, profesorius – universitetas, menininkas – akademija, teoretikas – teorija, 

etc.) pastebime, kad gyvenimas struktūroje (specifinis veikimas, savo žmogiškųjų išteklių 

naudojimas) nustato subjekto egzistencijos struktūrą (išsamiau apie iracionalios galios ir mokslo 

                                                
368 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 104. 
369 A. Štromas, Laisvės horizontai, ALK: Baltos lankos, 2001, 476.  
370 D. Jonkus, Patirtis ir refleksija: fenomenologijos filosofijos akiračiai, Kaunas: Vytauto Didžiojo Universitetas, 2009, 

221. 
371 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 101.  



 115 

santykį: II d. 3 sk.). Į tai tuoj pat atsakoma, jog „nėra būtina orientuotis į tai, ko implicitiškai iš 

mūsų laukiama“.372  

Įsteigdami „pirmapradį suvokimo gyvenimą“, sustabdome „istorinių 

konstruktų“ implikacijų galimybes. 373 Tiksliau, bet kokia implikacija tai sąmonei yra akivaizdi kaip 

„jos implikacija“ (problemos kilmė priklauso Husserlio „aktyvios ir pasyvios 

sintezės“ tyrinėjimams. Jis parodė, kad „natūralioje nuostatoje“, „jaudindamas“ sąmonę, objektas 

aktualizuoja požiūrio į jį tašką. Tokia sąmonė dar vadinama „konkrečia sąmone“, kartu primenant, 

kad „konkreti sąmonė“ nesuvokia savo objekto patirties, todėl yra nuo jos priklausoma).374 Sąmonės 

gyvenime implikacija gali būti reliatyvizuota. Taip redukuotai sąmonei implikuojanti sritis pasimato 

kaip „refleksyvi sritis“, arba terpė, kurioje realizuojami visi jos pasirinkimai, jų metu 

homogenizuojant psichologinės, politinės ir kitokios orientacijos skirtumus (pvz., taip prarandamas 

skirtumas tarp „noro“ ir „poreikio“, to kas „gyvybiškai svarbu“, ir to, kas svarbu „kultūrinės 

industrijos“ arba kitokiu požiūriu). 375  „Refleksyvios srities“ teorija teigia, kad pirmiau negu 

atliekamas pasirinkimas, atliekamas tapatinimo judesys. 376  Tuo tarpu tos žinojimų sistemos, 

tradicijos arba autoriai, iš kurių pozicijų atliekami tapatinimo judesiai, užima unikalias 

„paskutiniųjų“, arba „lemtingųjų“ „interpretatorių“ pozicijas. Šia prasme Mickūno įvedama 

„neįtarpinto tarpininko“ pozicija „apverčia“ „paskutiniojo interpretatoriaus“ filosofiją, parodydama, 

kad tikrasis paskutinis interpretatorius yra pirmapradžio suvokimo gyvenimo subjektas.  

„Atidengę“ „refleksyvią sritį“, aptinkame unikalią filosofinės-transcendentalinės 

kūrybos terpę, kurioje „dabarties suvokimo gyvenimas“ perrašomas (hermeneutiškai reflektuojamas) 

į konkrečius – istoriniame erdvėlaikyje, t. y., „natūralios nuostatos“ terpėje veikiančius 

„pirmapradžio suvokimo gyvenimo“ herojus. Mickūno kūryboje tokie herojai yra Don Kichotas ir 

Sančas Pansa. „Refleksyvios srities“ atradimas skatina klausti apie „dabarties suvokimo 

gyvenimo“ plotmėje vystomo pilietinio-etinio gyvenimo galimybių ribas. Faktas, kad Mickūnas 

rašo apie „žemesnę“ Don Kichoto sąmonės rūšį – Sančą Pansą (kitaip nei riteris, jis stokoja idėjos, 

                                                
372 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 101.  
373 Gilles Deleuzeas yra pastebėjęs, kad mes nepajėgtume krikščionybės aptarti ideologijos kritikos ribose. Jo nuomonę 

patvirtina tiek „religinės filosofijos“ (Kierkegaard), tiek „filosofinės teologijos“ (pvz., Rudolf Bultmann) tyrinėjimai. 

Dėl šios priežasties naudoju skėtinę „istorinio konstrukto“ sąvoką, kuri aprėpia bet kokį sąmoningą istorinį, kaip 
„pasaulinės dvasios“ savižinos (tai yra tiek krikščionybės, tiek tautinių, socialinių ideologijų ir jų implikuojamų 

žinojimų sistemų), procesą. Sąvoka išsamiau išplėtota 2004 m. skelbtame straipsnyje: A. Gajauskas, G. Mažeikis, A. 

Šliogerio ir A. Juozaičio pilietinio egzistencializmo samprata. Lyginamoji analizė. Jaunųjų mokslininkų darbai, Nr. 2, 

Šiauliai: VšĮ ŠU leidykla, 2004, 80–86.  
374  E. Husserl, Analyses Concerning Passive and Active Synthesis. Lectures on Transcendental Logic, Dordrecht, 

Boston, London: Kluwer Academic Publishers, 2001, 639.  
375 Plg. G. Mažeikis, Kultūrinio ir simbolinio kapitalo gamyba: „DISNEY“ fenomenas, Problemos, Nr. 64, Vilnius: VU 

leidykla, 2003, 61.  
376 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 129–130.  



 116 

kuri pasiūlytų tikslą jo „dabarties“ išgyvenimui), įrodo, kad tos ribos egzistuoja ir kad, nors „vidinės 

vertybės“ suvokimas garantuoja natūralaus, praktinio savo „gyvenamojo pasaulio“ erdvėlaikio 

transcendavimą, dėl tų pačių praktinių priežasčių, „vidinė vertybė“ ne visiems yra prieinama. 377 Šių 

ir ankstesnių įžvalgų pagrindu, galime teigti, kad Mickūno filosofijoje donkichotiškas gyvenimas 

yra neatsiejamas nuo filosofinio ir politinio gyvenimo tapatumo, kurį aptarėme antroje disertacijos 

dalyje. Kitaip tariant, „siekis geresnio gyvenamojo pasaulio“ sutampa tiek su filosofinio (idėjinio ir 

humanitarinio) švietimo, tiek su politinio vadovavimo ir politinio orientavimosi programa.  

 

 

2.2. Visa apimanti refleksyvi sritis378 

 

Vakarų mąstymo kultūroje refleksija atsirado kaip fundamentalus pažinimo problemos sprendimas, 

apsprendęs dichotominį subjekto, kaip „suprantančios minties“ (proto) santykį su išoriniu pasauliu. 

Nors Mickūno atliekama klasikinės refleksijos kritika aprėpia daugybę rubrikų, jų aptarimo 

pagrindą sudaro filosofijos ir „modernaus vakarų mokslo“ kritika. Mickūno supratimu, siūloma 

problematika yra neišspręstos ontologinės – visumos ir dalių santykio aristotelinės problemos 

pasekmė. Kitaip tariant, nepavykus visumą mąstyti kaip aktualių ir potencialių dalių visumą, 

Naujųjų amžių mąstyme prioritetas buvo atiduotas dalims, visumos atributams, kaip regimybėms, 

„o regimybėms reikia subjekto“.379  

Taigi, prioritetas buvo atiduotas atomistinei dalių teorijai, dėl ko bet kokia visuma 

atsidūrė subjektyvios spekuliacijos kompetencijoje. Į klausimą, kaip galima mąstyti 

„atomizuotą“ tikrovę, buvo atsakyta įsteigiant teoretizuojantį subjektą, kaip galintį reflektuoti savo 

mąstymą, bei kurti objektyvius pažinimo kriterijus. Šis kūrimas, tai kartu ir mokslinių 

„požiūrių“ kūrimas, kurių kiekviename „savimonė konstituojasi“ nieko nepaisydama, ir kaip tokia, 

ji yra „prieš bet kokias galias ir priežastis nukreiptas valios pasitvirtinimas“.380 Šį valios judėjimą, 

kurį aukščiau plėtojome kaip „iracionalios galios“ veikimą, kaip mokslinių atradimų skatinimą ir 

taikymą, apsprendžia konkreti materialinės tikrovės „panaudojamumo vertė“. Tai ir apibrėžia 

„modernaus vakarų mokslo“ ribas. Jos esti anapus paties mokslo, todėl įsitikinimas, jog mokslas yra 

                                                
377 A. Mickūnas, Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007, 367–369. 
378 Skyrelio pavadinimu apeliuojame į Mickūno ir Sverdiolo pokalbius, pavadintus „visa aprėpianti dabartis“. Būtent 

pirmapradžio suvokimo išskyrimo pagrindu mes galime pradėti mąstyti apie pasaulį ir kitus fenomenus, jų refleksyvaus 

tapatumo požiūriu. Pagrindinis tokio tyrimo objektas – klasikinė refleksijos samprata. 
379 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 129. 
380 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 130. 



 117 

vertybiškai ir „gyvenamojo pasaulio“ atžvilgiu neutralus yra klaidingas. 381  Vakarų kultūrą 

persmelkusį klasikinį refleksyvumą, siedamas jį su mąstymo istorijos klystkeliais bei nihilistinės 

sąmonės patirtimi, daug kritikavo Martinas Heideggeris. Nors ir savaip palaikydamas tokią kritiką, 

Mickūnas abejoja jo filosofijos fundamentalumo prasmingumu. 

Mickūno supratimu, kaip ir kitoms vakarų metafizikoms, Heideggerio „fundamentinei 

ontologijai“ būdingas pasaulio sąrangos konstravimas, vadovaujantis baigtine refleksija. Šiuo 

požiūriu Heideggeris savaip ontologizavo noetinę dabartiškumo sritį bei taip iškėlė fundamentalią 

Vakarų mąstymo kaitos perspektyvą. Ontologizavimo judesys, Mickūno fenomenologinėje 

analizėje visuomet yra totalizuojančio pobūdžio, ontiškumo sąvokos reikšmę išplečiant kaip 

aprėpiančią visą Vakarų mąstymo pobūdį. Transcendentalinį tokio išplėtimo paaiškinimą sudaro 

teiginys, jog kiekvienas „požiūris remiasi galutine refleksija“ 382 , o ši, sudarydama bet kokio 

imanentizmo pagrindą, implikuoja subjekto ištirpimą tradicijos, vartojimo ar tiesiog 

psichologiniame horizonte. Šis ištirpimas, net suprastas kaip konstitutyvus, priešingai nei teigė 

Heideggeris, yra ne tiek meta-fizinės – „autentiškos atsakomybės“ (die Verantwortung) bruožas, 

konstituojantis kultūrą jos esmėje383, kiek toks aktas, kuris galiausiai yra apspręstas savo paties 

pasyvumo. Taip ontologizuota egzistencinė problematika gražinama į Husserlio jai paskirtą 

transcendentalinę plotmę. Prie šio metafizinio mąstymo kritikos klausimo, kaip grąžinančio mus į 

„metafizikos įveikos“ pastangų laiką, pravartu stabtelti. Tai istorinė filosofinių diskursų susikirtimo 

kryžkelė, kurioje išsivystanti fundamentali problematika Mickūno išsprendžiama trandcendentaliniu 

būdu. Tuo pačiu filosofas analizuoja „galutinio interpretatoriaus“ kaip „galutinio pažinimo“ (tiesos) 

topografiją. Pamėginsime ją aktualizuoti išskirdami aktualesnius aspektus. 

„Refleksyvios srities“ arba haidegeriškai tariant, „mąstymo metafizikos“ kritika sudaro 

bene pagrindinę pastarojo šimtmečio filosofijos problemą. Ji išsikristalizavo į technologijų, mokslo, 

istoricizmo, religijos kritinį peržiūrėjimą. Pesimistinis Vakarų kultūros išgyvenimas, pradedant 

Oswaldo Spenglerio, Ernsto Jüngerio apmąstymais, bei baigiant, kaip tai pavadino Levi-Straussas – 

„egzistencialistiniu snauduliu“, buvo giliai sąlygotas istorinių Vakarų kultūros pokyčių bei 

technokratinio redukcionizmo įsivyravimo. Šiame istoriniame horizonte, kiekviena filosofija, kuo ji 

labiau atitolusi nuo pozityvistinės, istoristinės saviidentifikacijos (kaip nekritiškai presuponuotos 

klasikinės mokslinio progreso sampratos bei ją palaikančios), gali būti apmąstyta kaip turinti 

betarpišką pretenziją pakeisti istorijos eigos, o realiai – santykių bei veiklų trajektorijas. Tai aišku 

                                                
381 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 207–208.  
382 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 88.  
383 M. Heidegger, Zur Seinsfrage, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, 1977, 9. 



 118 

nuo Hėgelio (praėjusiame amžiuje – Frankfurto mokyklos atstovų) iki Sartreo ar Heideggerio. 

Nesileidžiant į detalesnį, Strausso žodžiais – „istorijos kultyvavimo“, paverčiant ją „moralinės 

sąmonės dalimi“384, analizavimą, norime atkreipti dėmesį į gerai žinomus diskursyvių prasilenkimų 

precedentus, paskatinančius bet kokią priimtą filosofinę poziciją, kaip vienintelę teisingą, suprasti 

kaip kontekstualią bei klaidingai peržengiančią savo tikslo ribas.  

Galima sutarti, jog „metafizikos įveika“, paskatinta mąstymo, įsiklausančio į 

egzistencinius – žmogui aktualius klausimus (kaip kad po karo Jeano Beaufreto keltą: „Kaip 

sugrąžinti prasmę žodžiui humanizmas?”385 ir panašius), savo tikslo požiūriu yra giliai dabartiška ir 

aktuali. Tačiau kaip mąstymo „metafizikos įveika“ (Über-windung)386 , paskelbianti „filosofijos 

pabaigą“, vadovaudamasi savo atlikta istorinio mąstymo rekonstrukcija, ji pati neišvengia 

objektyvuoto, ontinio pobūdžio ir taip pati užima savo kritikos objektų vietą. Filosofinio mąstymo 

tradicijų antinominis prasilenkimas, tokiu būdu tampa neišvengiamu dėsningumu: kai Heideggeris 

atlieka „mąstymo metafizikos“ įveiką, Carnapas, savo ruožtu, remdamasis moderniąja logika atlieka 

„būties metafizikos“ įveiką.387 Vienas mąstymą redukuoja į būtį, kitas – kalbą. Tad prasilenkimas, 

kuriame kiekviena filosofija užima „galutinio interpretatoriaus“ pretenziją, teparodo totalizuojantį 

jų abiejų ribotumą. Tęsiant Heideggerio filosofijos kritiką, reikia prisiminti Mickūno daromą 

nuorodą į Søreno Kierkegaardo filosofiją, teigiant, jog „begalinė būtis yra nepažini atsitiktiniams 

istorijos veikėjams“.388 Nors Kierkegaardo pašaipa buvo skirta Hėgelio sisteminei filosofijai, šiame 

kontekste ji pasirodo esanti visiškai adekvati vienu – totalizavimo kritikos požiūriu.  

Šitaip cituojamam Kierkegaardui antrina dar vieno žinomo 

„postmetafizinio“ Husserlio mokinio – Emmanuelio Levino pastaba, jog „Heideggerio rūpestis 

užgriozdina žmogaus egzistenciją“. Šiame kontekste reikia pasakyti, jog ir Levino filosofiją, kaip 

„neperžengiančią modernaus racionalumo ir perspektyvizmo“, bei taip redukuojančią Kitą į 

begalybę, Mickūnas sukritikuoja.389 Kokybiškai besiskirdamos bei konfliktuodamos, savo istoriniu 

pretenzingumu visos šios filosofijos galiausiai yra vienodos. Tad apie filosofiją bei istoriją, Vakarų 

mąstymą suprantant kaip „nuolatinį mėginimą sukurti darbo, gyvenimo ar kalbos metafiziką“390, 

tenka kalbėti orientuojantis ne į sekos ir poveikio trajektorijas, bet skirtingumų moduliacijas. Taip 

                                                
384 C. Levi-Strauss, D. Eribon, Iš arti ir iš toli. Interviu knyga, Vilnius: Baltos lankos, 2002, 143. 
385 M. Heidegger, Über den Humanismus, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, 1949, 7. 
386 M. Heidegger, Zur Seinsfrage, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, 1977, 34.  
387 R. Carnap, Metafizikos įveika kalbos loginės analizės būdu / E. Nekrašas, Filosofijos įvadas, Vilnius: Mokslo ir 

enciklopedijų leidykla, 2004, 269. 
388 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 63. 
389 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 69. 
390 M. Фуко, Слова и вещи. Археология гуманитарных наук, Москва: Мысль, 1966, 408. 



 119 

„refleksyvios srities“ plėtotė, iš filosofinės, įsitraukia į dar platesnę – kapitalizmo bei 

suekonomintos socialinės inžinerijos kritiką. Mickūno fenomenologijoje ji siejama su Michelio 

Foucault galios santykių tyrinėjimais.   

„Valia žinoti“, valdžiai pasitarnaujanti „kaip ramstis, kartu ir instrumentas“ 391 , 

Mickūno supratimu yra grįsta „materialinės gerovės“, kaip „materialinės galios“ paskirstymu.392 

Tokiu būdu „galios ženklas“ atiduodamas eiliniam socialiniam agentui, numatant tiek refleksyvaus 

socialinio tapatumo savikūros, tiek politinio dalyvavimo materialinės gerovės paskirstyme, 

galimybes. Socialinio tapatumo savikūrą Mickūnas nurodo kaip grįstą materialiniais ištekliais. Taigi, 

dalyvaudamas politiniame gyvenime, subjektas tampa savo tapatumo kūrėju. Tačiau „materialinės 

gerovės“ ir galios sugretinimas kreipia mus į labiau poleminę, kritinės teorijos atstovų nagrinėtą, 

analizės sritį. Mickūno ji analizuojama kaip refleksyvi. 

Mūsų pasiūlyta „galios ženklo“ sąvoka turi dvilypį turinį. Ji nurodo, jog „galios 

subjekto“ galia yra atstovaujamojo pobūdžio. Kitaip tariant, visai teologine prasme, galia subjektui 

yra „kažkieno“ suteikta. Ši teologinė galios suteikimo preliudija, socialinėje plotmėje skaidresne 

tampa neužmirštant, jog bet koks „materialinis geras“ yra apspręstas kapitalo cirkuliacijos plačiąja 

(Pierre Bourdieau išplėtota) prasme.393 Įsigydamas tam tikrą kultūrinę ar simbolinę prekę, subjektas 

refleksyviai kuria savąjį Aš. Todėl subjekto tapatumas yra sąlygotas vartojimo pasiūlos įvairovės 

(kaip teigė ankstyvieji „kultūrinių industrijų“ kritikai), o jis tokiame procese, kaip pastebi Mickūnas, 

pasireiškia tik kaip vartojantis, t. y., refleksyviai save kuriantis pagal pasiūlytą (potencialiai – jo 

paties) antrininką. Tokiu būdu subjekto galia suprantama kaip subordinuota materialinio intereso, 

kuriame jis yra laisvas konstruoti savo (materialinę) tikrovę, tačiau būdamas nelaisvas nuo paties 

konstravimo, jis yra laisvas nuolat atsinaujinantiems materialiniams įsipareigojimams.  

Kaip tik šiame materialinio gero paskirstymo siekyje demokratija, anot Mickūno, 

išgyvena vartotojiškos egocentrinės egzistencijos ultimatumą, įtraukiantį į politinį – viešojo 

gyvenimo vyksmą vis daugiau vartojimo išteklius koordinuojančių biurokratinių bei ideologinių 

mechanizmų, bei perleidžiantį viešojo diskurso interesą kapitalo valdytojui. Materialinio 

pa(si)skirstymo metu, subjektai yra sąlygojami kūniškai (jie patys yra skirstomi ir tapatinami), 

tęsiant klasikinį kontrolės bei manipuliavimo projektą. Paties Mickūno žodžiais: „ideologijų 

                                                
391 M. Foucault, Seksualumo istorija, Vilnius, Vaga, 1999, 15.  
392 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 195.  
393 Bourdieau teigė, jog kapitalo samprata jokiu būdu negali būti apribota finansine jo išraiška. Anot jo, taip pat yra 

simbolinis bei kultūrinis kapitalai. „Simbolinis kapitalas“ išreiškia prasmių, laipsnių bei vardų gamybą, nominacijų 

teikimo galią. „Simbolinį kapitalą“ gamina įvairios institucijos bei organizacijos, teikiančios svarbias nominacijas bei 

diplomus. „Kultūrinis kapitalas“ žymi „estetinių (plačiausia prasme) vertybių gamybą, realizavimą, 

kaupimą“ (G. Mažeikis, Kultūrinio ir simbolinio kapitalo gamyba: „DISNEY“ fenomenas, Problemos, Nr. 64, Vilnius: 

VU leidykla, 2003, 53–56). 



 120 

idealybės vėlyvajame kapitalizme ir valstybinėse korporacinėse sistemose“ sutampa su populiariais 

kasdienybės diskursais. Pastarieji traktuojami kaip mimetiškos subjektų, kurie „tapo pajungti 

kodams“, veiklos.394 Taigi, fenomenologinės Mickūno socialinės kritikos objektas yra ekonomika. 

Ji jo analizuojama kaip materialistinė bei politinė. Demokratija aptariamoje visuomenėje yra 

materialinių interesų patenkinimo sąlyga ir išraiška. Atliekant socialinę buržuazinio ir sisteminio 

kapitalizmo skirtį, dialektinę galios santykių kaitą pakeičia arbitralizuoti ekonominės galios 

santykiai, o hėgeliniai, Marxo pasiūlyti ekonominės tikrovės analizės (kaip ir kūrimo), instrumentai 

pakeičiami galios ir žinojimo archeologijomis.  

Fenomenologinė „refleksyvios srities“ percepcija, taip pat nurodydama, jog „visas 

mąstymas, visos teorijos ir modeliai yra ekonominių galių ir interesų atspindžiai“, pamažu priartėja 

prie bendrinės „metafizinio mąstymo“, kaip kontekstualaus, kritikos, bei taip atidengia baigtinius 

modernios sąmonės pasyvumo bruožus. Refleksyviai atsiribodama nuo analizėje naudojamų 

konceptinių instrumentų, Mickūno socialinė fenomenologija pabrėžia savo transcendentalinę 

autonomiją, kuri tik todėl ir netampa nauju, kaip jis pats tai pavadino – (suborinuotu tam tikro 

konteksto) „lingvalizmu“.395 Šia prasme bet koks tekstas yra radikaliai temporalizuota prasmės, 

redukuotos į tam tikrą kalbą, objektyvi forma. Autoriaus nurodomas fenomenologinis kritikos 

pobūdis, leidžia jo tekstus suprasti tiek kaip galutinius – diskursyvius ir kontekstualius, tiek kaip 

nenutrūkstančius mąstymo precedentus.  

Ekonominio materializmo (tiek kapitalistinio, tiek marksistinio) analizė, šiuolaikinių – 

pragmatinių ekonomikos teorijų požiūriu, kaip fiksuojanti „laisvės apvertimus“ bei skirianti 

„subjektų priklausomybes“, naiviai priartėja prie adorniškos „kultūrinių industrijų“ bei 

„negatyviosios dialektikos“ kritikos, o pasyvios sąmonės gyvenimas – „pakeistinio 

mąstymo“ sampratos (Marcuze), tačiau principinė skirtis išsaugoma per transcendentalinį 

atliekamos analizės pobūdį, bei taip patį pragmatinį interesą parodant kaip užėmusį „galutinio 

interpretatoriaus“ poziciją. 396  Ekonominio materializmo, kaip vėliau matysime, ir kultūrinio 

kolonializmo tyrinėjimų pagrindą sudaro skirtingų kontekstualumų, kaip paskutinių „pasaulio 

interpretavimo instancijų“, vidinių prielaidų analizės. 397  Šių instancijų skirtis nusidriekia nuo 

refleksyviai save kuriančio „pavienio“ (kaip netekusio Kierkegaardo suteiktos šiai sąvokai 

                                                
394 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 199. 
395 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 88. 
396 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 90. 
397 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 100. 



 121 

individualistinės ir antisistemiškos reikšmės) „moderniojo Aš tapatumo“ iki transcendentalinės 

švietimo, kolonializmo ir globalizacijos fenomeno kritikos.  

 

 

Švietimo ir kolonializmo kritika 

 

Mickūno tyrinėjimuose du svarbiausi Vakarų civilizacijos istoriniai konstruktai yra švietimas ir 

kolonializmas. Jau Husserlis parodė, kad Vakarų civilizacijos (nors Husserlis naudoja sąvoką – 

„kultūra“, o Mickūnas – „civilizacija“, šiame analizės lygmenyje esminio skirtumo tarp šių reikšmių 

neaptinkame, jis bus išskirtas vėliau, perėjus prie civilizacijų studijų kritikos) esmė ilgą laiką buvo 

mokslo ir švietimo idealų konstruktas. Kaip Husserlio, taip ir Mickūno krizės fenomenologijoje, 

tarpcivilizaciniuose santykiuose švietimas ir mokslas skatina kolonializmo progresavimą. Švietimas, 

kaip problema, iškyla analizuojant jį kaip praplečiantį mokslus apie žmogų, bei formuojantį 

„modernų Vakarų civilizacijos supratimą“. Mickūno analizėje jis yra ekstensyvus globalinis 

fenomenas, kuris parodo „kuo ir kaip turi tapti žmonės savo konkrečiuose, praktiniuose santykiuose 

tiek tautose, tiek tarp tautų“.398  Taigi, pirminė analizės prielaida teigia, jog švietimas yra toks 

procesas, kuris savo ekstensyvume yra totalizuojančio pobūdžio: primygtinai siūlo moderniuosius 

idealus, pradedant nuo humanizmo, mokslų apie žmogų iki Vakarų kultūros istorijos įsisąvinimo.  

 Sudarydama ontologinį modernaus mokslo pagrindą, klasikinė refleksija implikuoja 

tris mokslinio mąstymo bruožus: (1) kadangi kokybinė daikto duotis, kaip tokia, nepatikima, daiktas 

turi būti mąstomas kaip „konstituojantis objektų sritį“. O tai – jau kiekybinė problema. Tokiu būdu 

pasitelkiami objektyvūs tikslumo metodologiniai kriterijai – matematinės idėjos, matematines 

struktūras perkeliant ir pritaikant materialiai interpretuojamai tikrovei (šį pritaikymą išreiškia tokios 

sąvokos, kaip „eksperimentas“, „praktika“ ar net „darbas“). (2) Modernaus mokslo raidoje sudaryta 

materialinės atomizuotos tikrovės ir objektyvaus pažinimo dichotomija, savo 

„rezultatyvaus“ santykio požiūriu, gali būti laisvai manipuliuojama, o tai implikuoja hipotetines 

rezultatų projekcijas, matematinį sąlygų konstravimą, ir kitas mokslinių metodų taikymo, rezultatų 

gavimo bei sąlygų formavimo įvairialypes procedūras. Svarbiausia šiame kontekste – jog 

materialinė ontologija ir ja besivadovaujanti matematinė metafizika, išreiškia „kūniškai – etiškai, ir 

vertybiškai neutralią ir nesusijusią su socialiumu“, poziciją. 399  (3) Nepaisant šios mokslinio 

diskurso išsakomos etinės „pozicijos“ – tam tikrų „rezultatų“ gavimo siekis jau seniai peržengė bet 

                                                
398 Plg. A. Mickūnas, A. Šliogeris, Filosofijos likimas, Vilnius: Baltos lankos, 2009, 74., A. Mickūnas, Pastovumas ir 

tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno institutas, 2007, 126–127. 
399 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 131. 



 122 

kokio žmogiškumo ribas (nuo sovietinės visuomenės projekto, iki genoinžinerijos tikslų). Šiame 

kontekste, apie modernųjį racionalumą tenka kalbėti kaip apie radikalų iracionalumą, todėl kad be 

(galinčios jį užvaldyti) valios (kaip aptarta aukščiau – ekonominės ar politinės valdžios galios), jis 

netarnauja jokio „materialaus tikslo siekiui ir joks materialus pasiekimas netampa instrumentalaus 

racionalumo dalimi“.400 

Peržengdamas žmogiškumą, kaip ir bet kokią konkretybę, redukcinis protas, 

praplėstas savo iracionaliame – bekrypčiame judėjime, Mickūno apibrėžiamas kaip anarchistinis. 

Savo akla akimi, negyvu moksliniu žvilgsniu – „akimi baltymu“, kaip išsireiškė Foucault, jis išvalo 

tikrovę nuo žmogaus, numatydamas begalinę, matematiškai diferencijuotą, faktinę materialinių 

atomų kaitą. Vakarų civilizacija, įvaldydama savo objektyvaus mąstymo bei disponavimo 

materialine tikrove metodus, į šias savo egzistencijos konfigūracijas įtraukia visą pasaulį. Mokslinis 

pareikalavimas pasirodo kaip radikaliai unifikuojantis, bei iškreipiantis kiekvieną individualų 

fenomeną. Pagrindinę atsakomybę, kaip tikslingą mokslinės veiklos koordinavimą, įsitraukiant į 

tiksliųjų mokslų (nepajėgiančių pagrįsti savo prigimtį) veiklą, Mickūnas priskiria dvasios mokslams. 

Dvasios mokslų šerdimi, filosofas laiko „mokslus apie žmogų“, kurių „pirmenybė atsiskleidžia 

kitoje – socialinio etoso, teisinių įsakų ir su jais susijusių mūsų lūkesčių – perspektyvoje“.401  

 „Mokslai apie žmogų“ (tokie kaip sociologija, ekonomika, psichologija ar net 

antropologija), šiandien labiausiai yra orientuoti į kiekybinio pobūdžio tyrimus, o kokybinių 

rezultatų gavimas taip pat yra sąlygotas matematinio-materialistinio procedūriškumo. 402  Reikia 

manyti, „modernioje Vakarų civilizacijoje turint“ aukščiau aptartą – materialistinių intencijų 

apibrėžtą „subjektą, mokslai apie žmogų negali būti kitokie“.403 Klausimas yra toks – kokia mokslų 

apie žmogų veiklos kryptis ateityje galėtų būti priimtina? Kaip tokie mokslai galėtų savo veiklos 

požiūriu būti modifikuoti, kad būtų eliminuotas jų pasyvumas tiksliųjų mokslų atžvilgiu, bei 

atsirastų kritiškas objektyvaus mąstymo taikymo natūraliame pasaulyje peržiūrėjimas? Iš principo, 

tai klausimas apie mokslų apie žmogų vietą bendriniame – civilizaciniame lygmenyje. Manytume, 

jog Mickūno nurodoma šių mokslų vieta – tai savotiško „civilizacinio savikritiškumo“ įsteigimas, 

                                                
400 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 
institutas, 2007, 130–131. 
401 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 138. 
402 Šioje vietoje turime padaryti didžiulę išlygą, įtraukdami į analizę ir kultūrinę antropologiją (etnologiją). Šiuolaikiniai 

šios srities specialistai, ypatingai sekantys Cl. Geertz‘o mokymu, daugeliu požiūrių yra įsisavinę fenomenologinę 

„mokslų apie žmogų“ kritiką. Mickūno pastabos šiuo požiūriu nelieka neadekvačios – jo fenomenologija, pranokdama 

„mokyklinės fenomenologijos“ pamokas, europietiškųjų dvasios mokslų svarbą patikslina daug bendresniu, nei 

konkretaus metodo taikymo, požiūriu.  
403 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 140–141. 



 123 

grįstas išsamiu transcendentalinės fenomenologijos taikymu. Mickūnas pateikia tris mokslų apie 

žmogų aktualumo civilizaciniu požiūriu, lygmenis.  

Pirmajame siūloma patiems jiems išsiaiškinti „mokymosi ir žinių perdavimo 

sugebėjimus“ (t. y., kritiškai analizuoti pagrindinius sintetinius – išvadų darymo, formalizavimo ir 

kitokius procesus; kritiškai eksplikuoti hipotetines mokslų procedūras; nustatyti ontologinį 

disciplinų dalykų statusą; skatinti suprasti kiekybinių žinių kokybinį ir vertybinį pobūdį, galimas 

implikacijas, ir pan.). Antrajame lygyje problematika tampa vertybinė ir socialinė – tikslingai 

taikomi žmogaus tyrinėjimai, implikuoja tikslesnio apibendrinimo, ko reikia visuomenei, supratimą, 

kuris leidžia kritiškai peržiūrėti tiksliųjų mokslų veiklą. „Trečiasis mokslų apie žmogų lygmuo yra 

hermeneutinis“.404 Jo tikslas – kiekvieną tekstą (ar tai veiksmas, architektūra, menas, ar mokslinė 

hipotezė) skaityti jo kontekste, t. y., civilizacinės sąmonės, kaip suformuotos „žymiojo teksto“, 

paraštėse. Civilizacinė sąmonė implikuoja tam tikrą koreliaciją – „koreliatyvią sąžinę“, kuri ir 

atspindi santykio su materialine tikrove specifiką. Kaip minėjome, tendencinga, kad Vakarų 

civilizacijoje, tokia sąžinė remiasi „panaudojamumo verte“.  

Šios vertės, kaip principinio – švietėjiško pasaulėvaizdžio taikymas bei skatinimas 

santykiuose su kitomis civilizacijomis, implikuoja nekritišką Vakarų civilizacijos suartėjimą su 

kitais pasaulio fenomenais. Kitumo, svetimumo problema, sprendžiama „savo“ susikurtais mokslais, 

kurie tiek prigimties, tiek sąlygų, tiek rezultatų požiūriu yra svetimi kitoms civilizacijoms, kaip ir 

kiekvienam jų atstovui, atsidūrusiam „mūsų“ aplinkoje. Žodelio „mūsų“ paėmimas į kabutes nurodo 

pirmą ir svarbiausią pareikalavimą iš dvasios mokslų – decendralizuoti savąją – deterministinę 

kultūros istoriją, mokslinių tyrimų sąryšingumą bei individų tarpusavio santykius, kad būtų galima 

mokslinį ir kultūrinį žvilgsnį padaryti labiau esmišką, dinamišką, o tuo pačiu – savikritišką.  

Tarp-civilizaciniai, tarp-kultūriniai santykiai reikalauja tarp-disciplininės veiklos, 

skirtingų rezultatų bei jų gavimo sąlygų refleksyvaus peržiūrėjimo, mėginant atsekti jų santykius su 

kitų civilizacijų mąstymo struktūromis bei jų rezultatais. Šios ir kitos procedūros, prie kurių 

netrukus prieisime, apribotų kolonialistinį Vakarų kultūros veiksnumą, bei paskatintų adekvatumo 

siekį Kitumui. Tai – ne tik išorinė, tarp-civilizacinių santykių problema, bet, kaip jau buvo parodyta, 

ir vidinė. Mokslų apie žmogų veiklos tikslą, Mickūnas koncentruoja civilizacijų studijų disciplinos 

komentaruose. 

 

 

 

                                                
404 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 143. 



 124 

2.3. Civilizacijų studijų klausimai 

 

 

Civilizacijos studijos yra problemiška disciplina vienu konkrečiu požiūriu: iki šiol tai yra studijos, 

kurios sunkiai išvengia Vakarietiško mąstymo postulatų perdavimo tyrimo procese. Mickūno 

manymu, lyginamajame civilizacijų studijų procese atskaitos tašku paprastai laikoma viena, 

dažniausiai – Vakarų civilizacija. Tai – kultūrų bei civilizacijų interpretavimo kontekstualumo 

problema. 405  Kontekstualumas Mickūno filosofijoje turi keletą jo aktualumo lygių: mūsų jau 

nagrinėtos filosofijos istorijos kritikos, bei kultūros ir civilizacijos analizės kritikos. Kaip 

besivadovaujantis klasikinėmis refleksijos struktūromis, Vakarų mąstymas – pvz.: dauguma 

lyginamųjų civilizacijos studijų, nuo Weberio iki Kavolio, sutinkant su jų darbų svarba, „savo 

analizėse pasirenka vieną civilizaciją kaip „normą“ arba „standartą“, o kitas pateikia kaip 

nenormalius nukrypimus“. 406  Šia prasme kontekstualumo problema, tarpcivilizacinių santykių 

požiūriu, tiesiogiai siejasi su „paskutiniojo interpretatoriaus“ problema. Simptomatiška, jog vidinė 

Vakarų civilizacijos problematika, tiesiogiai siejasi su jos moksliniu „išėjimu anapus savęs“. 

Civilizacinis mąstymas, sudarydamas mokslų apie žmogų veiklos esmę, reikalauja dviejų dalykų: 

adekvatumo savo civilizacinėje aplinkoje kūrimo, bei to paties, santykyje su kitomis civilizacijomis. 

Šiuolaikiniame pasaulyje – ši atskirtis labiau formali, nei reali, o tai dar labiau užaštrina 

problematikos aktualumą. Klausimas, į kurį reikia atsakyti: kas sudaro civilizacinio mąstymo, arba, 

kaip tai vadina Mickūnas – „civilizacinės sąmonės“ esmę, bei kokias mokslinio, komparatyvistinio 

darbo implikacijas jos išmanymas implikuoja. Pirmoji, atsakant į šį klausimą, problema – tai 

civilizacijos ir kultūros sąvokų reikšmės skirtis.  

 Kultūra – atsižvelgiant į Mickūno pasiūlytą ontologinės problematikos plėtotę, tai 

visumos (civilizacijos) dalis. 407 Civilizacija, kaip visuma yra visuomet daugiau nei jos dalių suma, 

kaip kad pati kultūra yra daugiau nei tik savarankiškas atomas – potencialiai ji yra visumos dalis.  

Mąstoma savo potencialiame būvyje, kultūra atpažįstama kaip „nuoga“ skirtybė, kurią 

Vakarų metodologai skuba analizuoti jos individualaus tapatumo požiūriu. Tačiau Mickūnas pasiūlo 

kitokią kultūros analizės trajektoriją – aktualią, arba tiesiog – aktualizuojančią ją jos esmės požiūriu. 

Šia prasme kultūra yra visumos – civilizacijos pėdsakas. Kiekvienas pėdsakas kreipia į visumą – 

civilizacinę sąmonę. O ši, savo ruožtu, visuomet yra „suformuota žymiojo teksto rėmuose, kurio 

                                                
405 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 121–125. 
406 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 233. 
407 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 128–130. 



 125 

vertė nėra subjektyvi ar objektyvi, bet abi kartu ir daugiau“. 408  Čia atsiveria keletas Mickūno 

kultūros fenomenologijos plėtotės perspektyvų – orientuota į interpretacinę (hermeneutinę) 

problematiką, bei globalizacijos problematiką. Pirmoji yra susijusi su tomis pamokomis, kurias 

Mickūnas davė mokslams apie žmogų, antroji – iš naujo aktualizuojanti tokios problematikos 

aktualumą. Šiuolaikiniame pasaulyje, skirtingose civilizacinėse aplinkose aptinkame skirtingus 

kultūrinius pėdsakus, o tai reiškia, jog dėmesio centre atsiduria tiek „civilizacijų susidūrimų“, tiek 

asimiliacijos ar sinkretizmo momentai, išryškėja inversijų į autonomiškus gyvenamuosius pasaulius 

dėsningumai. Vakarų civilizacijos įtakingumo šiuose procesuose problematiką, Mickūnas tęsia savo 

tekste apie „Globalų gyvenamąjį pasaulį“. 409  Civilizacijos studijų rekonstravimas pagal 

transcendentalinius reikalavimus būtinas – „mes nebegalime savo pozicijų apriboti orientavimusi į 

vieną civilizaciją“, nuo tada kai inkorporavome kultūrines savo civilizacijos prasmes kitose 

civilizacijoje, o šios – mūsų civilizacijoje. Šia prasme turime kalbėti apie civilizacinių pėdsakų 

įvairovę. 410  Hermeneutika šiame kontekste pasitarnauja kaip opozicinių prasmės horizontų 

aptarimas, galintis išryškinti konkrečią kultūrą jos esmėje – civilizacinėje („įžymiojo teksto“) 

priklausomybėje. Lyginamųjų civilizacijų studijos, koparatyvistiniu požiūriu, yra ne dviejų 

civilizacijų, kaip tokių, bet jų pėdsakų lyginimas, išskiriant specifiškesnes struktūras.   

 Tokio darbo metodologijos išsklaida išreiškiama šiais teoriniais žingsniais: (1) 

kiekviena problema, civilizacijos studijose, turi būti sprendžiama tos kultūros, kurioje ji kilo, 

kontekste: „jei problemos kyla socialinėje ir kultūrinėje sferose, tokios problemos turi būti 

išspręstos tų sferų lygmenyje“. Visi interpretuojant kylantys klausimai, turi būti atsakyti specifinėje 

– vidinėje kultūros morfologijoje. (2) Kad civilizacijos neliktų apribotos atskirų kultūros studijų 

pastangomis, taip pat reikia „atsižvelgti į simbolinį socialinių sistemų projektavimą, sistemų, kurios 

jungiasi į platesnius ir daugiau apimančius suvokimo metodus“. Kultūros, savo ruožtu, turi begales 

įvairių tekstų (mitų, teorijų, edukacinių programų, etc.), taip pat interpretacinių tekstų, kurių 

pamatinę reikšmę sudaro „civilizacinis suvokimo fenomenas“ – „civilizacinė sąmonė“.411 Todėl 

Mickūnas skiria civilizacinius ir kultūrinius tekstus. Civilizacinis tekstas (civilizational phenomena) 

                                                
408 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 143. 
409 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 204. 
410 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 225.  
411 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 234. 



 126 

negali būti išaiškintas, tačiau jis gali pasitarnauti aiškinantis kultūrinių tekstų reikšmes, ir kaip toks, 

pats taip pat tapti skaidresnis.412  

 Mickūnas, analizuodamas šią problematiką, numato refleksyvaus lyginamojo darbo 

taisyklių skyrimą. Jis pats, kaip prasminį tokio darbo akcentą, pateikia tokią taisyklę: „dinamika gali 

palaikyti ir sustiprinti tai, kas pastovu civilizacijoje, arba ji gali išardyti ir sugriauti tai, kas 

esminga“. 413  Tokio dinaminio dalyvavimo tarp-civilizaciniuose tyrimuose, teigiama prasme, 

Mickūnas linki mokslams apie žmogų, kaip grįstiems transcendentaline-hermeneutine metodologija.  

 

 

 

Apibendrinimas 

 
 

 

Trečioje disertacijos dalyje nagrinėjome Algio Mickūno pilietinės sąmonės fenomenologiją. 

Remdamiesi Marshalo ir Rombacho tyrinėjimais, išplėtėme Mickūno sisteminės demokratijos 

kritiką bei parodėme, kad ontologiniu požiūriu tiek sistema, tiek struktūra yra antriniai tikrovės 

modeliai. Iš to išeina, kad fenomenologinis-policentrinis požiūris į demokratinę visuomenę yra 

adekvačiausias. Plėtodamas tokį požiūrį, Mickūnas nurodo, kad demokratija remiasi aktyvia 

pilietine sąmone. Pilietinės veiklos pagrindas yra fenomenologiškai išskleista kritinė sąmonė, kuri 

siekdama vidinės (tarkime – laisvės) vertybės, kuria „geresnį gyvenamąjį pasaulį“. Mickūnas 

pateikia du vidinės vertybės, kaip pilietinės sąmonės pavyzdžius – Don Kichotą ir Sančą Pansą. 

Tačiau vidinę vertybę gali atrasti ne kiekvienas. Sančas, reprezentuojantis neišsilavinusį, praktinio 

proto pilietį, neturi vertybės, todėl turi pasikliauti ją turinčiu riteriu.  

Mickūno Don Kichoto interpretacija antrina amžiaus pradžioje parašytoms, 

romantinėms Ortegos Y Gasseto meditacijoms apie kultūrinį – pilietinį ispanų herojų. Ortegos Don 

Kichoto sąmonė, tuo pačiu metu būdama glaudžiai susijusi su ispanų kultūros praeitimi, 

akcentuojanti juslinius gamtos išgyvenimus, per kuriuos filosofas pasiekia kultūrinę tautos gelmę, 

kartu kritiškai peržiūri tautinį – romantinį ispanų kultūrą persmelkusį apriorizmą. Tuo tarpu 

Mickūno filosofijoje Don Kichoto sąmonė siekia ne tautinės praeities permąstymo, keičiant 

dabarties sąmonę, bet per transcendalinį refleksyvumą visada individualiai atrandamos, vidinės 

„gyvenamojo pasaulio“ vertybės.  

                                                
412 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 234–235. 
413 A. Mickūnas, Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2007, 145. 



 127 

Antrame skyriuje pristatėme fenomenologinę objektyvistinės istorijos, refleksyvios 

srities, metafiziškai sąlygotų fenomenų – švietimo ir kolonializmo bei civilizacijų studijų kritiką ir 

taip parodėme klasikinės tiesos sampratos ir atitinkamai, Vakarų civilizacijos refleksyvumo ribas.  

 

 

 

 



 128 

IŠVADOS 

 

 

Gyvenamojo pasaulio sąmonė yra vėlyvosios Husserlio fenomenologijos objektas. Jo 

tyrimą atlikome pirmiausia suspendavę metafizines Rene Descarteso, Immanuelio Kanto ir gamtos 

mokslų implikacijas. Gyvenamojo pasaulio fenomenologija tyrinėja pasaulį, kaip gyvenančių, 

intencionaliais ryšiais susaistytų, istorinį, policentrinį ir teleologinį žmonių pasaulį. Iš vėlyvosios 

Husserlio fenomenologijos Mickūnas perėmė transcendentalinės redukcijos, gyvenamojo pasaulio 

krizės ir policentrinės sąmonės sampratas. 

 

Policentrinės sąmonės fenomenologiją Mickūnas plėtoja reliatyvizuodamas 

teleologinę Vakarų istorijos ir kultūros (arba civilizacijos) sampratą. Per radikalią redukciją 

atveriama pirmapradė sąmonė, dar vadinama radikalia fenomenologine nuostata yra erdvinė, 

kosminio laiko, kūniška valios sąmonė. Ji neturi jokių egocentrinių konotacijų ir yra policentrinė. 

Reflektuodamas šios sąmonės gyvenimą, Mickūnas išskiria dialoginę-polifoninę ir kosminio eroso 

(aistros, žaidimų, energijos protrūkių ir gyvybės) plotmes. 

 

Policentrinės kultūros fenomenologijos požiūriu, Vakarų filosofija turi tris tikslus: 1) 

atskleisti savo tiesą, kaip paskirtį atverti pasaulio fenomenų esmes tokias, kokiomis jos siekia būti; 

2) šią veiklą išreikšti kaip politinio etoso galimybės sąlygų sklaidą (filosofijos laisvė be politinės 

laisvės yra neįmanoma); 3) kadangi fenomenų (daiktų ir žmonių) atsivėrimas vyksta erotiniame 

kosmose gyvenime, trečioji filosofijos ir filosofo paskirtis atitinka Brahmano karmą. 

 

 Fenomenologinės kritikos požiūriu, pozityvistinis-dichotominis mąstymas lemia 

moderniųjų mokslų veiklas persmelkiantį, racionalios galios iracionalumą dviem aspektais: 

pateisina subjektyvius / šališkus „dvasios mokslų“ objektų apibrėžimus ir jų tyrimus bei užtikrina 

socialinio-psichologinio patogumo sumetimais vykdomos moderniųjų (gamtos, tiksliųjų, 

humanitarinių ir socialinių) mokslų klasifikacijos sąlygas. Todėl teigiame, kad pozityvistinis-

dichotominis mąstymas yra iracionalus, šališkas ir stabdo „dvasios mokslų“ tobulėjimą. 

  

Gregorio Morales kvantinės estetikos refleksija Algio Mickūno kosmoso filosofijoje 

parodo, kad 1) kvantinių dalelyčių judėjimo visatoje dėsniai gali būti interpretuojami kaip kosminės 

sąmonės gyvenimo bruožai (pavyzdžiui: kvantinių šuolių ir visatos vientisumo teorija dera su 

vienodų bruožų susiliejimu skirtinguose identitetuose, kai „amžino sugrįžimo“ mitas suvokiamas 

kaip libidinio, kosminio laiko bangavimas); 2) kosmoso (Mickūno sąvoka) arba visatos (Morales 



 129 

sąvoka) sąmonė yra simultaninė, iki-laikiška ir kinestetinė; 3) pirmapradį (Mickūno) ir kvantinį 

(Morales) mąstymą galima išlaisvinti tik atsisakius klasikinio dualizmo ir pozityvistinio 

piknaudžiavimo dichotominiu mąstymu. 

  

 Algio Mickūno pilietinė fenomenologija yra paskutinė policentrinės – kultūrinės 

sąmonės plotmė, kurioje vienijami Vakarų civilizacijos gyventojai bendram etoso puoselėjimui. 

Nors etoso kilmė graikiška, laisvė, kaip vidinė vertybė gali būti išsaugota tik realiu veiklos laiku. 

Todėl teigiama, kad pilietinės sąmonės egzistavimo sąlyga yra jos kritinė, per redukciją įgyjama 

nuostata. Trečioje dalyje nagrinėjome du pilietinės-kritinės sąmonės pavyzdžius – Mickūno ir 

Ortegos Y Gasseto Don Kichoto versijas. Parodėme, kad Mickūno riterio sąmonė yra universali, tuo 

tarpu Ortegos Y Gasseto riterio sąmonės universalumas yra apribotas romantinio Ispanijos šaknų 

ilgesio. 

 

Globalinių civilizacinių santykių požiūriu, Vakarų civilizacijos „dvasios mokslų“ apie 

žmogų paskirtis yra refleksyviai koordinuoti tiek savo, tiek tiksliųjų mokslų veiklą, o savo 

tyrinėjimus atlikti tarp-civilizaciniame lygmenyje. Tai reiškia, jog problematiką būtina plėtoti 

neapribotame kultūrinių ir civilizacinių fenomenų horizonte. Lygindamas Rytų – Vakarų 

civilizacijas, Mickūnas parodo, kad Vakarų mokslams ir filosofijai būdingas metafizinis mąstymo 

reprezentatyvumas trukdo autentiškai tirti kitas kultūras. Tikslingai dvasios mokslų veiklai turi 

padėti hermeneutika, padedanti suprasti skirtingas kultūras (jų tekstus) jų civilizaciniame 

(„įžymiųjų tekstų“) horizonte.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 130 

LITERATŪROS SĄRAŠAS 

 

 

1. Anušauskaitė, M. Kultūra kuria, kultūra terorizuoja: pokalbis su Algiu Mickūnu. 

Kultūrpolis, 2010. Prieiga per internetą:< 

http://www.kulturpolis.lt/main.php/id/2980/lang/1/nID/6599/page/3 [tikrinta: 2011 01 15] 

2. Борисов, Е. Феноменологический метод М. Хайдеггера / Хайдеггер, М. Пролегомены 

к истории понятия времени. Mосква, 1998. 

3. Bourdieu, P. Pascalian Meditations, Cambridge: Polity Press, 2000. 

4. Bourdieu, P., Wacquant, L. J. D. Įvadas į refleksyviąją sociologiją, ALK: Baltos lankos, 

2003.  

5. Buckley, R. Ph. Political Aspects of Husserl‘s Call for Renewal. Transitions in Continental 

Philosophy, New York: State University of New York, 1994. 

6. Canullo, C. Ekstasy of the World/Immanence of Life. Michel Henry reader of Husserl, 

Analecta Husserliana, LXXIX, 2003.  

7. Carnap, R. Metafizikos įveika kalbos loginės analizės būdu / E. Nekrašas, Filosofijos 

įvadas, Vilnius: Mokslo ir enciklopedijų leidykla, 2004.  

8. Clifford, J. Kultūros problema: XX amžiaus etnografija, literatūra ir menas. Vilnius: 

Lietuvos rašytojų sąjungos leidykla, 2006. 

9. Cooper, D. E. Existentialism: A Reconstruction, Oxford: Blackwell, 1999. 

10. Černevičiūtė, J. T. Vebleno parodomojo vartojimo teorija ir šiuolaikinės kultūros bei 

vartojimo tyrimų problemos, Problemos, Nr. 64, Vilnius: Vilniaus universiteto leidykla, 

2003. 

11. Dekartas, R. Rinktiniai raštai. Vilnius: Mintis, 1978. 

12. Deleuze, G. Desert Islands and Other Texts, 1953–1974, Semiotext(e), 2004. 

13. Deleuze, G. Negatiations. 1972–1990. New York: Columbia University Press, 1995. 

14. Derrida, J. From the Word to Life: A Dialogue between Jacques Derrida and Helene Cixous, 

New Literary History, Volume 37, Number 1, Winter, 2006.  

15. Dobryninas, A. Laikas ir daiktai. Laiko ontikos Kanto filosofijoje klausimu. Kanto 

filosofijos profiliai. Vilnius: Mintis, 1988. 

16. Duoblienė, L. Etikos didaktika: fenomenologinis aspektas, Pedagogika. Mokslo Darbai. 

T. 71, Vilnius: VPU leidykla, 2004. 

17. Forman, R. What does mysticism have to teach us about consciousness? Journal of 

Consciousness Studies, Volume 5, Number 2, 1998. 



 131 

18. Foucault, M. Madness and Civilization. A History of Insanity in the Age of Reason, Vintage 

Books: Edition, 1988. 

19. Foucault, M. Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am College de France (1981/82), 

Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 2004. 

20. Foucault, M. Seksualumo istorija, Vilnius, Vaga, 1999. 

21. Фуко, M. Слова и вещи. Археология гуманитарных наук, Москва: Мысль, 1966. 

22. Gasset, O. Meditations on Quixote, First Illinois Paper Edition, 2000.  

23. Gajauskas A. Etnografinio autoriteto kritika. Pastabos apie Jameso Cliffordo ir Erico Wolfo 

tyrinėjimus. Inter-studia humanitatis. Postmoderni antropologija. Nr. 6 / Šiauliai: VšĮ 

Šiaulių universiteto leidykla, 2008. 

24. Gajauskas, A., Mažeikis, G. A. Šliogerio ir A. Juozaičio pilietinio egzistencializmo 

samprata. Lyginamoji analizė. Jaunųjų mokslininkų darbai, Nr. 2, Šiauliai: ŠU leidykla, 

2004.  

25. Gajauskas, A. Pasaulio pakraščio ne-patirties modusai: neiginio ambivalentika, 2007. 

Prieiga per internetą:< http://www.litlogos.lt/eidos/actual/gajauskas_1.html [tikrinta: 2010 

10 10] 

26. Gajauskas, A. M. Heideggerio pasyvusis nihilizmas. Naujojo mąstymo paieškos, Acta 

Humanitarica Universitatis Saulensis. Mokslo darbai, Šiauliai: ŠU leidykla, 2006. 

27. Gebser, J. The Ever-Present Origin, Athens, OH: Ohio University Press, 1985. 

28. Gorman, R. A. Alfred Schutz – An Exposition and Critique, The British Journal of 

Sociology, Vol. 26, No. 1, Mar., 1975.  

29. Gupta, A. Imagined Nations. A Companion to The Anthropology of Politics. Oxford: 

Blackwell, 2004. 

30. Gutauskas, M. Dialogo erdvė. Fenomenologinis požiūris, Vilnius: VU leidykla, 2010. 

31. Habermas, J. Modernybės filosofinis diskursas, Vilnius: Alma littera, 2002. 

32. Hauth, R. Hexen, Gurus, Seelenfänger, Wuppertal: Brockhaus Verlag. 1994. 

33. Heideggeris, M. Filosofijos pabaiga ir pagrindinis mąstymo uždavinys, Rinktiniai raštai, 

Vilnius: Mintis, 1992. 

34. Heideggeris, M. Technikos klausimas, Rinktiniai raštai, Vilnius: Mintis, 1992. 

35. Heideggeris, M. Kas yra metafizika?, Rinktiniai raštai, Vilnius: Mintis, 1992. 

36. Heideggeris, M. Kantas ir metafizikos problema, Rinktiniai raštai, Vilnius: Mintis, 1992. 

37. Heideggeris, M. Nietzsches žodis „Dievas mirė“/ M. Heideggeris, Rinktiniai raštai, Vilnius: 

Mintis, 1992. 



 132 

38. Heidegger, M. Zur Seinsfrage, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, 1977. 

39. Heidegger, M. Über den Humanismus, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, 1949. 

40. Heidegger, M. Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer, 1979. 

41. Herakleitas, Fragmentai. Vilnius: Aidai, 1995. 

42. Horkheimer, M. Adorno, T. W. Dialektik der Aufklärung, Frankfurt am Main: Fischer 

Taschenbuch Verlag, 1991. 

43. Hopkins, C., B. Mickunas – solver of phenomenological riddles, Žmogus ir žodis, IV, 

Vilnius: VPU leidykla, 2000. 

44. Husserl, E. Karteziškosios meditacijos, Vilnius: Aidai, 2005. 

45. Husserl, E. Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen. Husserliana II. The Hague, 

Netherlands: Martinus Nijhoff, 1973. 

46. Husserl, E. Ideen zur einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 

Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution. Husserliana IV. 

Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1952. 

47. Husserl, E. Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 

Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie. Husserliana VI. 

Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976. 

48. Husserl, E. Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester. 1925. 

Husserliana IX. Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1968. 

49. Husserl, E. Die Welt der Lebendigen Gegenwart und Die Konstitution der Ausserleiblichen 

Umwelt, Philosophy and Phenomenological Research, Vol. 6, No. 3, Mar., 1946. 

50. Husserl, E. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, 

Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 2002. 

51. Husserl, E. Analyses Concerning Passive and Active Synthesis. Lectures on Transcendental 

Logic, Dordrecht, Boston, London: Kluwer Academic Publishers, 2001. 

52. Husserl, E. On the Phenomenology of the Consciousness of Internal Time (1893–1917), 

Dortrecht: Kluwer Academic Publishers, 1991. 

53. Husserl, E. The Basic Problems of Phenomenology, Dordrecht: Springer, 2006. 

54. Husserl, E. Karteziškosios meditacijos, Vilnius: Aidai, 2005. 

55. Husserl, E. Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological 

Philosophy, Second Book: Studies in the Phenomenology of Constitution, Dordrecht: 

Kluwer, 1989. 



 133 

56. Husserl, E. Phanomenologie und Anthropologie. Philosophy and Phenomenological 

Research, Vol. 2, No. 1, Sep., 1941. 

57. Huserlis, E. Grynosios fenomenologijos ir fenomenologinės filosofijos idėjos, Filosofijos 

istorijos chrestomatija, Vilnius: Mintis, 1974. 

58. Hwa Yol, J. Confucianism and Existentialism: Intersubjectivity as the Way of Man, 

Philosophy and Phenomenological Research, Vol. 30, No. 2, Dec., 1969. 

59. Jonkus, D. Patirtis ir refleksija: fenomenologijos filosofijos akiračiai, Kaunas: Vytauto 

Didžiojo Universitetas, 2009.  

60. Jonkus D. Tarp Atėnų ir Jeruzalės, Kultūros barai, Nr. 4, Vilnius: UAB Kultūros barai, 

2010. 

61. Jonkus, D. Erosas ir filosofija, Kultūros barai, Nr. 9, Vilnius: UAB Kultūros barai, 2010. 

62. Kačerauskas, T. Tikrovė ir kūryba. Kultūros fenomenologijos metmenys, Vilnius: VGTU 

leidykla Technika, 2008.  

63. Kauffmann, R. L. Ortega Y Gaset, Jose, Encyclopedia of the Essay, Chicago: Fitzroy 

Dearborn Publishers, 1997.  

64. Kant, I. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hamburg: Meiner-Verlag, 1965. 

65. Kant, I. Grynojo proto kritika, Vilnius: Mintis, 1982. 

66. Keršytė, N. Merlau-Ponty ir Levino intersubjektyvumo samprata Husserlio paraštėse, 

Žmogus ir žodis, IV, Vilnius: Vilniaus Pedagoginis Universitetas, 2006. 

67. Kovzan, D. Vienišoji estetika. M. Bachtin, Autorius ir herojus. Estetikos darbai, Vilnius: 

Aidai, 2002. 

68. Landgrebe, L. Philosophie der Gegenwart. West-Berlin: Ullstein Bücher, 1962.  

69. Levin, M. D. Induction and Husserl's Theory of Eidetic, Variation Philosophy and 

Phenomenological Research, Vol. 29, No. 1, Sep., 1968. 

70. Levi-Strauss, C. Eribon, D. Iš arti ir iš toli. Interviu knyga, Vilnius: baltos lankos, 2002. 

71. Maria d‘Ippolito, B.The Concept of Lebenswelt From Husserl‘s Philosophy of Arithmetic to 

His Crisis. Phenomenology World-Wide: Foundations, Expanding Dynamisms, Life-

Engagements, A Guide for Research and Study, Dortrecht: Kluwer Academic Publishers, 

2002. 

72. Marshall, H. T. Social Policy, London: Hutchinson University Library, 1967. 

73. Mažeikis, G. Kultūrinio ir simbolinio kapitalo gamyba: „DISNEY“ fenomenas, Problemos, 

Nr. 64, Vilnius: VU leidykla, 2003. 

74. Marx, K. Das Kapital: Kritik der politischen Ökonomie, Berlin: Dietz Verlag, 1962.  



 134 

75. Marx and Engels Correspondence, International Publishers, 1968. 

76. Melle, U. Die Phänomenologie Edmund Husserls als Philosophie der Letztbegründung und 

radikalen Selbstverantwortung, Edmund Husserl und die Phänomenologische Bewegung, 

Freiburg, München: Karl Alber, 1988. 

77. Мерло-Понти, М. Феноменология восприятия, Санкт-Петербург: Ювента, Наука, 

1999.  

78. Mickūnas, A. Inter-corporeity, Santalka. Filosofija, 18(1), Vilnius: VGTU, 2010. 

79. Mickūnas, A. Summa erotica, Vilnius: Apostrofa, 2010. 

80. Mickūnas, A., Šliogeris, A. Filosofijos likimas, Vilnius: Baltos lankos, 2009.  

81. Mickūnas, A. Equi-valence, A Century with Levinas. On the Ruins of Totality. Edited by 

R. Šerpytytė, Vilnius University Publishing House, 2009. 

82. Mickūnas, A. Transcendental Ground of All Values, Filosofija. Sociologija, T. 19. Nr. 3, 

2008. 

83. Mickūnas, A. Demokratija šiandien. Straipsniai ir esė, Vilnius: Versus Eureus, 2007.  

84. Mickūnas, A. Pastovumas ir tėkmė. Kultūros fenomenologijos apybraižos, Vilnius: 

Kultūros, filosofijos ir meno institutas, 2007. 

85. Mickūnas, A. Aesthetics as Creation and Transformation of World Awareness, The World 

of Quantum Culture, Praeger Publishers, 2002. 

86. Mickūnas, A. Praxis kontekstai, Žmogus ir žodis, T. 4, Nr. 4, 2002. 

87. Mickūnas, A. Dialogo sritis, Baltos lankos, Nr. 11, Vilnius: Baltos lankos, 1999. 

88. Mickūnas, A. An Introduction to the Philosophy of Jean Gebser, Integrative Explorations 

Journal, V4, Nr. 1, 1997.  

89. Mickūnas, A., Stewart, D. Fenomenologinė filosofija, Vilnius:Baltos lankos, 1994. 

90. Middleton, Ch. Celected Letters of Friedrich Nietzsche, Indiana: Hackett Publishing 

Company, 1996. 

91. Moran, D. Fink’s Speculative Phenomenology: Between Constitution and Transcendence, 

Research in Phenomenology, No. 37, 2007. 

92. Moran, D. Introduction to Phenomenology, New York: Routledge, 2000. 

93. Morales, G. Overcoming The Limit Syndrome, The World of Quantum Culture, Praeger 

Publishers, 2002. 

94. Morales, G. Xaverio’s Quantum Aesthetics, Xaverio. Estética cuántica. Petrales 1997-2000. 

Caja de Granada, 2000. Nuoroda perimta iš: Gregorio Morales, Literatura espanola 

contemporanea. Prieiga per internetą:< 



 135 

http://www.terra.es/personal2/gmv00000/xaverio%27s%20quantum%20aesthetics.htm 

[tikrinta – 2010 10 15]. 

95. Murphy, J. W., Caro, M. J. Conclusion: The Renewal of Cultural Studies, The World of 

Quantum Culture, Praeger Publishers, 2002. 

96. Murphy, J., Caro M. J., Choi, J. „Estética Cuántica: A New Approach to Culture“, Panels 

for Postmodern Practices. Conference, November 23rd–25th., 2001. Prieiga per internetą: 

http://www.gradnet.de/papers/pomo01.paper/Choi01.htm [tikrinta – 2010 11 15] 

97. Nash, J. Ecstasy, Encyclopedia of Psychology and Religion, New York: Springer, 2010. 

98. Nekrašas, E. Loginis empirizmas ir mokslo metodologija, Vilnius: Mintis, 1979. 

99. Nekrašas, E. Pozityvizmo samprata, Seminarai, Vilnius: ALF, 2002. 

100. Nietzsche, F. Taip Zaratustra kalbėjo, Rinktiniai raštai, Vilnius: Mintis, 1991. 

101. Ottmann, H. Philosophie und Politik bei Nietzsche, Berlin, New York: de Gruyter, 1999.  

102. Peacock, L. J. The Anthropological Lens. Cambridge University, 2001. 

103. Piatigorskij, A. Fenomenologinis mirties supratimas, Šiaurės Atėnai, 2010. Prieiga per 

internetą:< http://www.satenai.lt/?p=5498 [tikrinta: 2010 12 24] 

104. Posner, R. Public Intellectuals: A Study of Decline, Harvard University Press, 2001. 

105. Prechtl, P. Edmund Husserl. Zur Einführung, Hamburg: Junius Gmbh, 2006. 

106. Richards, P. Kant's Geography and Mental Maps, Transactions of the Institute of British 

Geographers, No. 61, Blackwell Publishers, 1974. 

107. Rombach, H. Phänomenologie des sozialen Lebens. Grundzüge einer Phänomenologischen 

Soziologie, Freiburg/ München: Karl Alber, 1994.  

108. Rosenzweig, F. On Jewish Learning, New York: Schocken Books, 1955. 

109. Rosenzweig, F. Der Stern der Erlösung. Herausgegeben von Albert Raffelt. Freiburg im 

Breisgau: Universitätsbibliothek, 2002.  

110. Rosales, L. Cervantes y la libertad. Madrid: Ediciones de Cultura Hispįnica, 1985. 

111. Savukynas, V. Filosofo A. Mickūno kelias – nuo JAV kareivio Korėjoje iki dzenbudizmo, 

Kultūros barai, Nr. 11, 2006. 

112. Sezemanas, V. Teorinė Marburgo mokyklos apžvalga / Raštai, Vilnius, 1997.  

113. Sodeika, T. Kantas ir ontologijos problema. Kanto filosofijos profiliai. Vilnius: Mintis, 

1988. 

114. Sodeika, T. Mysticism of Meister Eckhart and the phenomenology of Edmund Husserl, 

Contemporary Philosophical Discourse in Lithuania: Lithuanian Philosophical Studies IV: 



 136 

Cultural heritage and contemporary change, Series IVA, Eastern and Central Europe, 

Vol. 26, Washington: The Council for Research in Values and Philosophy, 2005. 

115. Stirner, M. Der Einzige und sein Eigentum. Stuttgart: Reclam, 2000.  

116. Štromas, A. Laisvės horizontai, ALK: Baltos lankos, 2001. 

117. Schuetz, A. Edmund Husserl's Ideas, Volume II, Philosophy and Phenomenological 

Research, Vol. 13, No. 3, Mar., 1953. 

118. Schuetz, Scheler's Theory of Intersubjectivity and the General Thesis of the Alter Ego, 

Philosophy and Phenomenological Research, Vol. 2, No. 3, Mar., 1942.  

119. Steinbock, Anthony J. Husserl’s Static and Genetic Phenomenology: Translator’s 

Introduction to Two Essays, Continental Philosophy Review 31, Netherlands: Kluwer, 1998. 

120. Šerpytytė, R. Über die Linie: E. Jüngeris ir m. Heideggeris nihilizmo akivaizdoje, 

Problemos, Nr. 66, 2004. 

121. Šerpytytė, R. Nihilizmas ir Vakarų filosofija, Vilnius: VU leidykla, 2007. 

122. Sverdiolas, A. Steigtis ir sauga. Kultūros filosofijos etiudai, Vilnius: baltos lankos, 1996. 

123. Sverdiolas, A. Visa aprėpianti dabartis. Algį Mickūną kalbina Arūnas Sverdiolas, Vilnius: 

baltos lankos, 2004. 

124. Torfing, J. New theories of discourse: Laclau, Mouffe and Zizek. Oxford: Blackwell, 1999. 

125. Villela-Petit, M. The Transcendental and the Singular: Husserl and the Existential Thinkers 

Between the Two World Wars. Phenomenology and Existentialism in the Twentieth 

Century. Analecta Husserliana, Volume 103, Part 2, 2009.  

126. Waldenfels, B. Paradoxien ethnographischer Fremddarstellung, in: Därmann, Iris/Jamme, 

Christoph (Hg.): Fremderfahrung und Repräsentation. 1. Aufl. Weilerswist: Velbrück 

Wissenschaft, 2002.  

127. Waldenfels, B. Einführung in die Phänomenologie. München: Wilhelm Fink, 1992.  

128. Warhol, A. The Philosophy of Andy Warhol (From A to B and Back Again), San Diego, 

New York, London: A Harvest Book, 1977. 

129. Welsh, W. Mūsų postmodernioji modernybė, Vilnius: Alma littera, 2004. 

130. Wolf, E. Anthropology, New Jersey: Englewood Cliffs, 1964. 

131. Wolf, E. Europe and the People Without History. Berkeley: University of California Press, 

1982. 

132. Wuchterl, K. Religinis protas. Analizė ir kritika, Vilnius: Taura, 1994. 


	Auridas Gajauskas
	Daktaro disertacija
	ĮVADAS
	Disertacijos metodai
	Svarbiausių disertacijos šaltinių apžvalga

	Tyrimo aktualumas

